
desde sua fundação (em 2005) vem se consolidando como um dos espaços formativos de

APOIO

Grundtvig 
e Freire: 
escolas populares 
na Dinamarca 
e no Brasil

organizador
Sérgio Haddad



EXPEDIENTE

AÇÃO EDUCATIVA
Presidente

Vera Masagão Ribeiro

Diretoras
Ana Lúcia Silva Souza

Cleib Amorin (Baby)

Coordenação geral
Maria Virgínia de Freitas 

Coordenação editorial 
Roberto Catelli Jr.

Tradução do inglês
Chris Ritchie 

Revisão técnica
Nova Geração Serviços Editorais

Projeto gráfico e diagramação
Silvana Martins
Analu Ferreira (interatividade)

Equipe responsável pela pesquisa
Sérgio Haddad (coordenador)
Maria Clara Di Pierro
Roberto Catelli Jr.
Angélica Kuhn
Gabriela Zeppone 
Janaína Uemura

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Índices para catálogo sistemático:
	          1. Educação popular        370.115

Cibele Maria Dias - Bibliotecária - CRB-8/9427

CDD-370.115

Grundtvig e Freire [livro eletrônico] : escolas populares na Dinamarca 
e no Brasil / organizador Sérgio Haddad ;  
[tradução do inglês Chris Ritchie]. - São Paulo: Ação Educativa, 
2020.
PDF

Vários autores.
ISBN 978-65-990003-1-7

1. Educação 2. Artigos - Coletâneas 3. Educação popular - Brasil 
4. Educação popular - Dinamarca 5. Freire, Paulo, 1921-1997 6. Grundtvig, 
Nikolaj Frederik Severin, 1783-1872 I. Haddad, Sérgio.

20-48566

APOIO

CREATIVE COMMONS BY-NC
O conteúdo desta obra 
pode ser copiado, compar-
tilhado e distribuído com 
as seguintes condições: 
atribuir os devidos cré-
ditos aos autores; não uti-
lizar ou reproduzir a obra 
para fins comerciais. O uso, 
cópia, distribuição ou alte-
ração desta obra que não 
obedeça os termos pre-
vistos nesta licença cons-
tituirá infração aos direitos 
autorais e será passível de 
punição na esfera civil e cri-
minal.

 https://doi.org/10.29327/52760710.29327/527607

BY

BY

BY

BY

CC0

BY

BY SA

NC

NC

NC

ND

SA

ND

m
ost open

least open

share

share

remix

commercial

share

remix

PD

all rights
reserved

https://doi.org/10.29327/527607


organizador
Sérgio Haddad

colaboradores
Angélica Kuhn

Asoke Bhattacharya
Carrie Ann Welsh

Clay Warren
Gabriela Zeppone
Janaina Uemura
Marcella Milana

Maria Clara Di Pierro
Ove Korsgaard

Roberto Catelli Jr.
Tore Bernt Sørensen

Ação Educativa
São Paulo, 2020

Grundtvig e Freire: 
escolas populares na 
Dinamarca e no Brasil





5

7

26

38

59

 

79

SUMÁRIO

PARTE I - ENSAIOS



6

106

129

157

185

216

219

PARTE II - Estudos de casos

ANEXOS

Folder Danish Folk High Schools

https://www.danishfolkhighschools.com/media/23511/19-danishfolkhighschool-haefte-web.pdf


7

Este livro reúne artigos e relatos de estudos de casos com o objetivo pri-
meiro de difundir informações sobre a vida e a obra educacional do 
dinamarquês Nikolaj Frederik Severin Grundtvig (1783-1872), estabe-

lecendo paralelos entre seu pensamento e aquele do educador brasileiro 
Paulo Freire. Grundtvig foi pastor, educador, poeta, filósofo, historiador e 
político e, ao lado de Hans Christian Andersen (1805-1875) e Soren Kierke-
gaard (1813-1855), faz parte do grupo de intelectuais mais relevantes no 
período conhecido como a “época de ouro” na Dinamarca.

O século XIX foi um período de intensas mudanças na Europa, prin-
cipalmente em decorrência da Revolução Francesa, evento que acabou por 
impactar os demais estados nacionais europeus, inclusive a Dinamarca. 
Além dos sopros democráticos – que em meados daquele século empur-
raram o país a transitar de uma monarquia absoluta para uma monarquia 
parlamentar e a realizar uma reforma agrária –, a população lutava para a 
conformação dos seus limites territoriais que estavam sendo disputados por 
países vizinhos. No início do século XIX, a Dinamarca era organizada com 
base em vários estratos sociais: a nobreza, o clero, a burguesia e o campe-
sinato que se transformava depois da reforma agrária. É neste contexto his-
tórico que o pensamento pedagógico de Grundtvig se constrói, voltado aos 
camponeses que, apesar de representarem maioria na sociedade dinamar-
quesa, tinham escassa participação na vida política do país. 

O interesse por estudar este intelectual nasceu da sua importância no 
campo da educação de jovens e adultos. Conhecido inicialmente na Escandi-
návia e no Norte da Europa, seu pensamento e as práticas derivadas dele vêm 
se espalhando para outras partes do mundo, com significativa influência 
nos Estados Unidos da América e com presença em países como Japão, Fili-
pinas, Índia, Israel, na Ásia e Nigéria1 na África.

Conexões entre pensamentos e 
práticas de educação popular
Sérgio Haddad 
Universidade de Caxias do Sul e Ação Educativa Assessoria Pesquisa e Informação



8

Apesar de não ter delimitado uma proposta escolar para a educação de 
jovens e adultos, seus seguidores acabaram por aplicar suas ideias nas cha-
madas Folk High Schools – escolas residenciais que não seguem o currículo 
formal das regulares e acolhem seus alunos para os mais diversos cursos 
de curta ou longa duração (de até um ano). Este modelo, inicialmente diri-
gido aos camponeses do século XIX, firmou-se como alternativa às escolas 
que formavam as elites do país (nobreza, clero e latifundiários). Grundtvig 
defendeu a ideia de uma educação que ajudasse os camponeses a tomarem 
conhecimento da realidade em que viviam em seu tempo e que os ajudasse 
a melhor participar da vida política do país, então em transformação.

Resguardado o distanciamento histórico, geográfico e cultural, podem 
ser encontradas muitas conexões entre o pensamento educacional de Grun-
dtvig e as ideias pedagógicas de Paulo Freire – fenômeno reconhecido por 
pesquisadores do Ocidente e do Oriente (como o norte-americano Clay 
Warren e o indiano Asoke Bhattacharya, que assinam capítulos publi-
cados nesta coletânea). Bhattacharya, por exemplo, publicou o livro inti-
tulado Education for the People: Concepts of Grundtvig, Tagore, Gandhi and 
Freire (2010), em que realiza aproximações entre diversos conceitos desen-
volvidos pelos autores estudados. 

Por outro lado, não é incomum encontrar propostas educacionais que 
tomem como referência tanto Grundtvig como Freire, o que indica uma per-
cepção de que os educadores têm ideias se não próximas, ao menos que 
apontam para uma mesma direção e podem se complementar. 

Foi surpresa para os pesquisadores que estudaram as escolas na Dina-
marca e que publicaram nesta coletânea (HADDAD et al., 2020), quando ao 
serem recebidos na Associação das Folk High School da Dinamarca, enti-
dade que ajudou na preparação das visitas, a coordenadora os recebeu com 
o livro Pedagogia do Oprimido em mãos, comentando a importância de Paulo 
Freire para as escolas. Outro exemplo é o depoimento do padre filipino 
Edicio Dela Torre2 (ativista social e coordenador da Fundação Educação para 
a Vida (Education for Life Foundation) situada em Manila, quando, por oca-
sião do summit que comemorou os 175 anos da abertura da primeira Folk 
High School, ocorrido entre 23 e 28 de setembro de 2019 na Dinamarca, 
organizado pela mesma Associação, afirmou: 

A influência mais forte de Grundtvig sobre nós foi sua filosofia 
de aprendizagem para a vida, que combinamos com a obra de 
Paulo Freire (1921-1997), o ‘professor pela liberdade’ brasileiro, que 
se tornou especialmente conhecido por sua obra Pedagogia do 
Oprimido (1968) (TORRE, 2020).



9

Dentre tantos outros possíveis casos, vale mencionar o ocorrido 
quando da realização da Assembleia Mundial da Associação Internacional 
de Educação de Adultos (ICAE) em Malmö, na Suécia, em 2011, na qual uma 
oficina sobre o pensamento dos dois educadores foi organizada. 

Freire, entre suas obras e entrevistas, não menciona o dinamarquês, 
ao menos foi o que se constatou na pesquisa, mas parece improvável que, 
tendo vivido na Suíça por uma década, não tenha conhecido o pensamento 
de Grundtvig, dado o elevado reconhecimento das suas ideias para a edu-
cação de adultos na Escandinávia e na Europa. No livro O Caminho se faz 
caminhando (FREIRE; HORTON, 2011), Freire dialoga com Myles Horton, 
educador norte-americano que criou uma Folk School no Tennessee, Sul 
dos Estados Unidos (tratada neste volume no artigo de Carrie Ann Welsh), 
depois de ter conhecido várias experiências visitando a Dinamarca. Em 
um determinado momento do diálogo, Freire menciona um texto produ-
zido por Horton sobre Grundtvig, apresentado em um seminário na Dina-
marca, onde estiveram juntos3. Há, portanto, alguma evidência sobre o 
conhecimento que Freire tinha a respeito de Grundtvig.

O livro que aqui apresentamos é resultado de uma investigação coorde-
nada pelo Professor Sérgio Haddad e que contou com uma equipe de pesqui-
sadores e auxiliares4 e com recursos de órgãos de fomento (FAPESP, CNPq)5. 
A pesquisa se desenvolveu em duas etapas, durante os anos de 2017 a 2020. 
Os primeiros dois anos foram dedicados a estudar o educador brasileiro (ver 
em especial HADDAD, 2019); posteriormente, mais dois anos, dedicados ao 
autor dinamarquês e aos estudos de casos cujos resultados estão sendo aqui 
apresentados.

Não foram poucas as dificuldades encontradas no desenvolvimento 
da pesquisa, por motivos diversos: estudar Paulo Freire implica na difi-
culdade para selecionar o recorte da pesquisa, graças ao grande volume 
de documentos publicados dele e sobre ele; por outro lado, estudar o 
pensamento pedagógico de Grundtvig, um intelectual do século XIX, que 
escreveu em dinamarquês antigo, e cuja obra, apesar de esforços recentes 
de diversos pesquisadores, ainda tem poucas traduções, foi outro desafio 
cujo resultado é um panorama aproximado da sua vasta e diversa pro-
dução.

A pesquisa comparativa entre o pensamento de Freire e Grundtvig 
foi realizada por meio de estudos de casos de práticas que se reconhe-
ciam como freiriana e grundtviguiana, respectivamente. Apesar de viverem 
em séculos diferentes, ambos atuaram no campo da Educação Popular de 
Jovens e Adultos, aqui definida como uma diversidade de práticas sociais 
relacionadas à produção e à circulação de conhecimentos, experiências e 



10

valores voltados à emancipação de jovens e adultos dos setores populares. 
A pergunta principal que orientou o projeto foi: quais são as similaridades e 
as diferenças entre estes dois pedagogos no campo da educação popular de 
jovens e adultos? 

Notas biográficas

Grundtvig nasceu em 1783, ao Sul da Zelândia, a maior ilha da Dina-
marca. Era o menor de quatro irmãos. Seu pai foi pastor e sua mãe se dedi-
cava aos cuidados da casa e dos filhos. Viviam uma vida simples, sem luxo. 
Aprendeu a ler muito cedo. Em 1792, com nove anos, foi enviado para um 
preceptor para ser educado. Mudou-se para a cidade de Aarhus em 1798 
para fazer o colégio secundário e, posteriormente, para Copenhagen em 
1800 para estudar Teologia. Grundtvig se sentiu desconfortável com sua vida 
escolar, tanto em Aarhus quanto em Copenhagen, por sua natureza aca-
demicista e desprezo pela história, tradições e o idioma dinamarquês. Por 
isso, dedicou-se a resgatar mitos e lendas tradicionais dinamarquesas, além 
do próprio idioma, que ele julgava relevantes para o cultivo da identidade 
nacional, a que as escolas deveriam se dedicar. 

Graças a esta motivação recebeu uma bolsa para ir à Inglaterra pesquisar 
no Museu Britânico manuscritos anglo-saxões importantes para seus estudos 
(FAIN, 1871). Regressou a este país por três vezes, entre 1829 e 1931, quando 
tomou contato e se encantou com o regime parlamentarista e o ambiente 
intelectual dos colleges das universidades inglesas. Depois deste período, par-
ticipou ativamente do processo de transição da monarquia absoluta dinamar-
quesa para a parlamentarista com a Revolução Democrática de 1849. 

É neste contexto que suas ideias educacionais surgem, com críticas à 
escola tradicional, ministrada em latim, voltada a uma parcela reduzida da 
população, às elites. Propunha um outro modelo, que atendesse aos setores 
populares e à sua promoção como cidadãos. Grundtvig, além de pastor, 
enveredou pela vida pública, tornando-se membro do parlamento e levando 
consigo suas preocupações com a educação. 

A primeira Folk High School foi estabelecida no Sul da Dinamarca em 
1844, em Rødding. Grundtvig não fundou (ele mesmo) escolas, mas Christen 
Kold, tendo em vista suas propostas educacionais, implementou a escola 
em Ryslinge, logo depois uma outra em Dalum, que foram as primeiras de 
uma sequência de novas escolas. O movimento das Folk High Schools se 
expandiu pela Dinamarca, pelos demais países da Escandinávia e parte do 
continente europeu. Na Noruega, as primeiras escolas foram inauguradas 
em 1864, na Suécia em 1868, e na Finlândia em 1889.



11

No campo sacerdotal, Grundtvig enfrentou diversos conflitos, o que 
muitas vezes resultou em proibições e processos que o impediram de rea-
lizar o seu trabalho como pastor, por ter uma postura crítica à tradição ecle-
siástica da sua Igreja Luterana dinamarquesa. Contudo, em 1832 foi read-
mitido como pastor e em 1939 assumiu a função na Igreja de Vartov, em 
Copenhague, onde atuou até sua morte em 18726. 

Paulo Freire nasceu em setembro de 1921 em Recife. Filho de um 
militar, sua mãe se dedicou ao lar e aos 4 filhos, sendo Paulo o mais novo 
dentre eles. Como Grundtvig, aprendeu a ler muito cedo com a ajuda dos 
seus pais. Com a crise de 1929, sua família se viu obrigada a mudar para 
Jaboatão de Guararapes, cidade menos custosa. Ali, viveu uma vida com 
escassos recursos, agravada pela morte precoce do seu pai. Depois dos pri-
meiros anos de estudo, sua mãe conseguiu uma bolsa em um colégio pri-
vado de classe média em Recife, onde completou o equivalente na época ao 
ensino médio. Ao término, foi convidado a permanecer na escola como pro-
fessor, ao mesmo tempo em que cursava Direito. 

Apesar de ter concluído o curso, não se dedicou à advocacia, mas sim 
à educação. Trabalhou por mais de dez anos no departamento de educação 
do SESI – Serviço Social da Indústria, a partir de 1947 – local onde pôde 
desenvolver suas ideias como educador. Foi no contexto dos movimentos 
culturais dos anos cinquenta e sessenta que Paulo Freire ficou conhecido 
nacionalmente por seu trabalho no campo da educação de jovens e adultos. 
Seu método de alfabetização foi aplicado em vários estados brasileiros 
levando-o a ser convidado pelo Presidente da República, João Goulart, para 
implantar um grande programa nacional de alfabetização em 1963, depois 
de ter acompanhado pessoalmente os resultados de uma experiência que 
estava sendo desenvolvida em Angicos, no Rio Grande do Norte. 

Com o golpe militar em 1964, Freire saiu exilado do país, passando pela 
Bolívia, Chile, Estados Unidos e, finalmente, em 1970 na Suíça, em Genebra, 
onde atuou no Conselho Mundial de Igrejas por 10 anos até o seu retorno ao 
Brasil em 1980. Neste período do exílio, tornou-se conhecido mundialmente 
por suas ideias, em particular depois do lançamento do seu livro Pedagogia 
do Oprimido em 1970. Como decorrência, viajou o mundo em função dos inú-
meros convites. Semelhante ao que pregou Grundtvig em sua época, fez fortes 
críticas ao modelo escolar existente e sua pedagogia tradicional e elitista, à 
qual contrapôs uma educação crítica e emancipadora dos setores populares. 

De regresso ao Brasil, dedicou-se à vida acadêmica, e a acompanhar 
experiências de educação popular espalhadas pelo país e a atender convites 
internacionais, além da contínua produção intelectual. Tornou-se Secretário 
de Educação do município de São Paulo de 1989 a 1991. Faleceu em 1997.



12

Podemos encontrar algumas aproximações sobre fatos que marcaram 
a vida dos dois pensadores. Ambos foram criados com base no cristianismo e 
seguiram suas vidas com os valores proclamados por ele, mas com uma dou-
trina que aproximava a fé cristã com as culturas em que estavam imersos e a 
realidade vivida pelas populações com as quais trabalhavam. Freire seguiu a 
religião católica da mãe (seu pai era espírita) e conviveu nos anos 1960 com a 
Ação Católica, movimento laico das juventudes estudantis, operárias e cam-
ponesas. Nos anos setenta trabalhou no Conselho Mundial de Igrejas (CMI), 
entidade ecumênica cristã, constituída majoritariamente por igrejas, movi-
mentos e entidades do protestantismo tradicional.

Grundtvig, por outro lado, teve uma vida intensa e inquieta como pastor. 
Sempre lutando por suas ideias, viveu crises depressivas e conflitos com a hie-
rarquia da Igreja Luterana Dinamarquesa, sofrendo momentos de censura e 
impedimento do exercício sacerdotal. Para ele, seria na comunidade ecle-
sial, no batismo e na comunhão que Cristo brinda a comunidade com sua 
palavra viva. A comunidade é o que sempre existiu, antes inclusive da Bíblia 
ser escrita, dizia. Ele via a fé cristã como herança da comunidade religiosa 
através da sua história, portanto, integrada à vida das pessoas. Acreditava que 
a salvação deveria ser construída aqui e agora, daí seu esforço de melhorar a 
educação e, portanto, a sociedade dinamarquesa (DAM, 1983:25-26).

É possível observar outras semelhanças entre ambos autores: tiveram 
uma infância acolhedora por parte dos pais, o que lhes deu segurança para 
enfrentar os momentos mais difíceis de sobrevivência passados por suas 
famílias. A crença na educação, outra característica das suas famílias, pro-
duziu uma alfabetização precoce realizada pelos pais e acabou por despertar 
em cada um deles o desejo pela leitura. (HADDAD, 2020)

No entanto, mesmo com comportamentos diferenciados durante os 
primeiros anos das suas vidas, só adquiriram prazer pela leitura quando esta 
foi percebida como algo que vinculava o texto com os problemas cotidianos. 

Quando Grundtvig cursou o ensino secundário em Aarhus, e poste-
riormente a Universidade em Copenhagen, o seu sentimento foi de total 
desencanto e desinteresse pelos seus conteúdos e pelo distanciamento que 
estas escolas mantinham sobre a realidade. Conforme Dam, “a fundamen-
tação de sua rebeldia posterior contra o que ele viria a chamar por ‘Escola da 
Morte’ (quer dizer um ensino distante da vida e do espírito popular tal qual 
se praticava naqueles tempos) foi lançada nessa época” (DAM, 1983:13).

Freire valorizava a fruição estética da leitura, conforme afirmou:

Descobri que ler tinha que ser um ato de amor [...] eu tinha uma 
conexão quase física com o texto. Foi essa experiência que 



13

começou a me ensinar como a leitura também é um ato de 
beleza porque tem que ver com o leitor reescrevendo o texto. É 
um evento estético. Eu devia ter uns 19 anos. Lembro sempre que 
foi uma sensação enorme de felicidade. [...] Tento obter a beleza 
no próprio ato de ler. Isso é ao meu ver uma coisa que muitas 
vezes os professores não tentam fazer (FREIRE; HORTON, 2011:55).

A crença na natureza política da educação é outra aproximação identifi-
cável ao tomarmos seus pensamentos. De fato, seja em Recife ou em Angicos, 
Freire – por meio do seu método de alfabetização – proporia um processo de 
aquisição da leitura e da escrita, tendo como referência o contexto cultural e 
os problemas que se apresentavam na vida das comunidades dos educandos. 
Discuti-los, buscando as razões para a sua existência nas condições em que 
viviam, encontrar soluções, eram as motivações políticas do processo de lei-
tura e escrita. Este sentido político esteve presente ao longo da sua produção 
intelectual, em particular no livro Pedagogia do Oprimido.  

No caso de Grundtvig, segundo Korsgaard (2019), as ideias educacio-
nais estavam ligadas à sua avaliação sobre os impactos da Revolução Fran-
cesa de 1789 que, ao mesmo tempo em que abriu uma nova época para a 
história, trouxe caos social e violência. Como, então, garantir a liberdade 
evitando a convulsão social e o regime de terror? A resposta para sua aspi-
ração de transformação com paz social seria uma nova instituição educa-
cional que promovesse a conscientização e a edificação social, pessoal e 
política (KORSGAARD, 2019:16).

Para promover este processo, uma nova forma de escola deveria 
ser criada para o povo, que ajudaria a desenvolver uma forma 
de sociedade “do povo” baseada na ideia de igualdade entre 
as pessoas. O antigo sistema patrimonial, fundado na noção de 
desigualdade, deveria ser quebrado pela exigência de igualdade 
(KORSGAARD, 2019:20).

Para Knudsen (1976), Grundtvig proclamava uma escola popular, ins-
pirada na experiência inglesa de diálogos que ocorriam nos colleges, em con-
traste com a rigidez das relações entre professores e alunos desenvolvidas, 
seguindo o modelo alemão, nas instituições educacionais da Dinamarca.

Freire pregava uma educação crítica, contrária ao que chamou de 
educação bancária, enquanto Grundtvig se preocupou com uma educação 
diversa ao que chamou de escola da morte. 

O pensamento de ambos produziu um impacto social muito grande. 



14

Conhecido internacionalmente, Paulo Freire recebeu mais de 50 títulos 
doutor honoris causa. Pedagogia do Oprimido foi publicado em mais de vinte 
línguas. Em junho de 2016, uma pesquisa revelou que Pedagogia do Oprimido 
era a terceira obra mais citada em trabalhos da área de humanas, segundo 
um levantamento feito no Google Scholar (HADDAD, 2019).

O pensamento de Grundtvig, concretizado na experiência das Folk 
High Schools, teve, igualmente, um grande impacto. Entre 1864 e 1872, 60 
FHS foram estabelecidas na Dinamarca, voltadas para educação dos cam-
poneses. Ele teve também uma grande importância para a formação do 
Estado-Nação moderno dinamarquês, em consequência da sua luta inces-
sante para emancipar os camponeses cultural e socialmente, apostando na 
construção de uma identidade nacional com maior igualdade social e cul-
tural. O movimento das FHS espraiou-se internacionalmente, na Escandi-
návia, no Norte da Europa e em outros continentes.

Múltiplas vozes

O livro que agora apresentamos é composto, em sua primeira parte, 
por artigos de três importantes autores internacionais que estudam o pensa-
mento de Grundtvig: o dinamarquês Ove Korsgaard, o norte-americano Clay 
Warren e o indiano Ashoke Bhattacharya. No primeiro capítulo, Ove Kors-
gaard descreve o pensamento e o papel cumprido por Grundtvig na Dina-
marca e sua repercussão em outros países; no segundo, Clay Warren analisa 
o impacto do pensamento do educador dinamarquês nos Estados Unidos; no 
terceiro capítulo, Asoke Bhattacharya discute o papel de Grundtvig para a 
democracia e o impacto do seu pensamento na Índia, em cotejo com outros 
autores. A norte-americana Carrie Ann Welsh fecha o conjunto de artigos da 
primeira parte, tratando da Highlander Folk School situada no Tennessee, 
Estados Unidos, inspirada nas ideias de Grundtvig, e do papel da ativista e 
cantora folk Zilphia Horton na educação dos trabalhadores.

A segunda parte do livro é composta por quatro estudos de casos, dois 
deles a respeito das Folk High Schools na Dinamarca e os outros dois sobre 
experiências brasileiras influenciadas pelo pensamento de Paulo Freire. Os 
brasileiros Sérgio Haddad, Janaina Uemura e Gabriela Zeppone estudaram 
duas escolas dinamarquesas visitadas no ano de 2019, ao passo que o tra-
balho liderado pela italiana Marcella Milana estudou, entre 2006 e 2007, 
projetos em escolas dinamarquesas voltados à aquisição de competências 
cívicas entre jovens adultos para a promoção da cidadania democrática. 
Maria Clara Di Pierro estudou a experiência de formação de agentes de pas-
toral e ativistas de movimentos sociais do Curso de Verão desenvolvido 



15

em janeiro de 2019, em São Paulo, pelo Centro Ecumênico de Serviços à 
Evangelização e Educação Popular. Finalmente, em 2019, Roberto Catelli 
Junior e Angélica Kuhn analisaram a experiência do Curso Nacional de 
Teoria Política ofertado para militantes de movimentos sociais pela Escola 
Nacional Florestan Fernandes (ENFF), criada pelo Movimento dos Traba-
lhadores Sem Terra  (MST).

Ideias convergentes

Além das aproximações acima destacadas a respeito da vida dos edu-
cadores, os estudos trazem à tona outras relativas ao pensamento pedagó-
gico, que pontuamos a seguir:

Falar a palavra para Freire e Palavra Viva para Grundtvig

No texto “Aprender a dizer a palavra”, introdutório ao livro Pedagogia 
do Oprimido de Paulo Freire, Ernani Maria Fiori ressalta a importância que 
tem a palavra no método do educador. Não uma palavra vazia de sentido, 
mas uma palavra-geradora, que advém da realidade do educando e que 
estaria repleta de significados a serem discutidos nos círculos de cultura, 
locais em que se dava a alfabetização.

O método Paulo Freire não ensina a repetir palavras, não se 
restringe a desenvolver a capacidade de pensá-las segundo as 
exigências lógicas do discurso abstrato; simplesmente coloca 
o alfabetizando em condições de poder re-existenciar critica-
mente as palavras de seu mundo, para, na oportunidade devida, 
saber e poder dizer a própria palavra (FIORI, 1987:13).

Fica clara a importância dada por Freire à decodificação e debate 
sobre a palavra que remete a um problema da realidade dos educandos. Este 
sentido da palavra, utilizada em sua pedagogia, aproxima-se bastante do que 
Grundtvig chamou de Palavra Viva, a oralidade plena de sentidos por meio 
da qual declamavam poesias, cantavam hinos, contavam mitos e tradições. 
Conforme Haddad et al. (2020) nesta coletânea:

[A Palavra Viva (living word)]: a valorização da palavra ganha rele-
vância tanto pela influência religiosa – ao se valorizar a palavra 
(pregação) em detrimento “às palavras mortas da escritura” – 
quanto pela sua participação nas assembleias populares, nas 



16

quais a dimensão da palavra era valorizada como forma de 
pensar por si próprio, expressar opiniões e argumentar. 

Enlightenment e conscientização

Em uma entrevista concedida ao Instituto de Ação Cultural - IDAC em 
1973, sobre Conscientização e libertação, Paulo Freire procurou responder aos 
seus interlocutores sobre o conceito de conscientização utilizado por ele nos 
seus primeiros escritos, e suas implicações para a prática social, afirmando 
que seria impossível definir o conceito como um exercício meramente inte-
lectual, desgarrado da realidade: 

O esforço de conscientização que se identifica com a própria 
ação cultural para a libertação, é o processo pelo qual, na relação 
sujeito-objeto, várias vezes referidas nesta entrevista, o sujeito se 
torna capaz de perceber, em termos críticos, a unidade dialética 
entre ele o objeto. Por isto mesmo, repitamos, não há conscien-
tização fora da práxis, fora da unidade teoria-prática, reflexão-
-ação (FREIRE, 1976:133).

Em outro momento da entrevista, citando o filósofo francês Jean Paul 
Sartre, Freire argumenta:

que a reflexão só é legítima quando nos remete sempre ao con-
creto, cujos fatos busca esclarecer, tornando assim possível 
nossa ação mais eficiente sobre eles. 

Na sequência, utiliza o termo iluminando para se referir ao 
conhecimento da realidade:

Iluminando uma ação exercida ou exercendo-se a reflexão verda-
deira clarifica, ao mesmo tempo, a futura ação na qual se testa e 
que, por sua vez, se deve dar uma nova reflexão (FREIRE, 1976:135).

Grundtvig utiliza o termo dinamarquês oplysning, que tem sido tradu-
zido para o inglês por enlightenment, para se referir ao ato de tornar clara 
aos cidadãos a consciência de si como povo e nação, uma coletividade e cul-
tura particular, autônoma em relação a outras potências. Se é verdade que 
para ele nesta coletividade todos faziam parte, Grundtvig estava preocupado 
principalmente com os camponeses, apartados que estavam dos processos 



17

políticos e, portanto, alijados da construção de um futuro comum. Mesmo 
considerando as distâncias temporais e a diversidade nas fundamentações 
teóricas entre ambos, há uma clara aproximação da ideia de uma educação 
que serviria para tornar a realidade mais compreensível, mais clara, por 
aqueles sujeitos que participam do ato educacional. 

Como descreve Korsgaard em artigo neste livro, enlightenment envolve 
trazer luz e compreensão à mente e ao espírito. Não é apenas conhecimento 
ou aprendizado, pois, inclui todo o ser. Para o indiano Bhattacharya (2006), 
há uma aproximação conceitual entre enlightenment, com o termo “conscien-
tização”, bastante utilizado na literatura sobre educação popular no Brasil. 

Partir da realidade para construir a história

A aproximação do ideário de Freire e Grundtvig também se revela na 
ideia de uma educação voltada à vida e a partir dela – partir da realidade, 
dos seus elementos culturais, da sua história, ganhar consciência sobre 
ela para poder melhor participar desta realidade de acordo com seus inte-
resses, interesses esses individuais ou de setores sociais. Evidentemente, 
Grundtvig falava da participação dos camponeses no século XIX, apartados 
que estavam das decisões políticas. Freire, depois da sua aproximação com 
o marxismo na década de 1970, passou a tratar de uma pedagogia para os 
oprimidos, voltando-se para a sua libertação.  Uma educação como método 
de ação transformadora. 

Marcella Milana, em seu artigo publicado neste livro, afirma que as 
Folk Hight Schools tinham como função:

fortalecer a consciência nacional, a qual se baseou num conceito 
de democracia como ethnos, que é uma compreensão cultural 
da democracia, em oposição a demos, que é uma compreensão 
política da democracia, ou pléthos, que é uma compreensão 
social da democracia. O objetivo pedagógico das FHSs era que 
as pessoas se sentissem parte de uma comunidade, em sua 
continuidade histórica, para desencadear o desejo de nela par-
ticipar (MILANA, 2020:110).

Milana afirma, no entanto, que seus seguidores foram incorporando 
as outras dimensões de democracia, porém, “de um ponto de vista pedagó-
gico, o foco em interações vivas persistiu como o principal modo de comu-
nicação nas FHSs” (MILANA, 2020).



18

Uma educação não doutrinária, uma educação dialogal para construir 
democracia

“Ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os homens 
se educam entre si, mediatizados pelo mundo”, esta famosa frase de Paulo 
Freire publicada em Pedagogia do Oprimido é o pano de fundo para a impor-
tância que o educador dá ao diálogo:

Desta maneira, o educador não é o que apenas educa, mas o 
que, enquanto educa, é educado, em diálogo com o educando 
que, ao ser educado, também educa (FREIRE, 1988:68). 

De fato, os dois estudos de casos apresentados neste livro, que têm 
Freire como orientação, revelam o quanto o diálogo está presente no âmago 
dos métodos utilizados nas experiências. 

A observação in loco das atividades do curso e as entrevistas 
com seus organizadores e participantes mostraram que existe 
uma forte identidade dos princípios teórico-metodológicos da 
proposta formativa em questão com os princípios freirianos e 
da educação popular. Esta identidade se evidencia, do ponto de 
vista conceitual, nas práticas fundadas na construção dialógica 
do conhecimento, nas formas de organização de todo o pro-
cesso, baseado em práticas horizontais, com a valorização dos 
momentos de convivência e celebração coletiva, como ocorre na 
realização da mística e dos cantos coletivos (DI PIERRO, 2020:187).

Desde sua origem, o Curso pautou-se pela filosofia e metodo-
logia da educação popular de inspiração freiriana, em seus fun-
damentos epistemológicos, princípios ético-políticos e decorrên-
cias pedagógicas.9 Segundo essa corrente, homens e mulheres 
são seres inconclusos em busca de contínuo aperfeiçoamento 
e realização como produtores de cultura, o que torna indisso-
ciáveis os processos de educação e humanização. Desde essa 
perspectiva, não há hierarquia entre os saberes construídos por 
métodos científicos ou provenientes da experiência, teóricos e 
práticos, eruditos e populares, sendo todos eles meios válidos de 
produção de conhecimentos (DI PIERRO, 2020:160).

Algo muito semelhante pode ser encontrado no pensamento pedagógico 



19

de Grundtvig e que se revela nos dois textos aqui publicadas que se orientam 
por seu pensamento. 

No verdadeiro ensino, os livros não são a principal base, mas sim 
a palavra viva e falada na língua materna. O objetivo era que o 
monólogo do professor fosse transformado em diálogo o quanto 
antes, a fim de promover a interação entre professor e aluno e os 
alunos entre si. Grundtvig não era inimigo da aprendizagem a partir 
dos livros – na verdade, ele próprio era um aficionado inveterado 
que passou toda sua vida lendo e escrevendo –, mas ao fazer uma 
equivalência entre as linguagens, considerava a diferença entre a 
palavra falada e a escrita, a mesma que entre a vida e a morte. A 
vantagem da palavra falada é que com ela uma pessoa encontra 
a outra em corpo e espírito. (...) Segundo Grundtvig, “a Escola para a 
Vida” deve se basear na narrativa e no diálogo e ter aí seu método 
educacional mais importante (KORSGAARD, 2020:30-31,33).

A Palavra Viva é parte fundamental da vida nas FHS visitadas. 
O diálogo, baseado no conceito living word, é canalizador de 
aprendizados e de possibilidades de afetar o ambiente do qual 
se faz parte. É por meio do diálogo que valoriza a palavra, dita por 
seres humanos e referida à realidade, que as diferentes experi-
ências são partilhadas, não só entre alunos, mas também entre 
todos aqueles que integram a comunidade escolar. E é por meio 
do diálogo que se constrói conjuntamente a experiência de se 
estar vivendo na escola (HADDAD et al., 2020 p.140). 

Mística, liturgia e cantos
	
O hábito de cantar nas escolas dinamarquesas e a realização das mís-

ticas nas experiências de educação popular se assemelham em seus propó-
sitos. Trata-se de um momento coletivo de aproximação de propósitos e de 
construção de utopias. É ainda um forte elemento motivacional para mudança 
social. Em nosso estudo de caso publicado neste volume, afirmamos:

Cantar juntos está profundamente enraizado na cultura das FHS e 
é uma atividade muito apreciada pelos alunos. É uma tradição que 
remonta ao nascimento deste tipo de escola. O fundador, Grundtvig, 
escreveu (ele mesmo) 1.585 salmos. Geralmente canta-se todas as 
manhãs – e sempre que há uma ocasião. (HADDAD et al., 2020, p.154)



20

Em seu artigo, Carrie Ann Welsh afirma que cantar é, muitas vezes, 
uma poderosa ferramenta de construção dos movimentos, permeando cul-
tura, causa e tempo. Grundtvig sabia disso quando deu ênfase ao canto em 
grupo como um exercício para formar a identidade nacional na Dinamarca 
no século XIX. A autora relembra que Myles Horton, fundador da Highlander, 
descobriu que Grundtvig “acreditava que através de canções e poesia os alunos 
conseguiam compreender verdades que de outro modo lhes escapariam, e 
que cantar em uníssono era uma maneira eficaz de inspirar e aproximar as 
pessoas” (WELSH, 2020:65).

As canções antigas tornaram-se um veículo para levar novas 
mensagens e cantar tornou-se uma força unificadora. Por causa 
da antiga tradição do canto nas igrejas e nas casas, foi muito 
natural que o canto se desenvolvesse no Sudeste do país como 
um aliado da luta para o enfrentamento e a superação de situa-
ções desumanas. Pregadores e trabalhadores, todos tinham esse 
tipo de experiência com a música, fossem negros ou brancos 
(ERENRICH; CARAWAN, 2018 apud WELSH, 2020).

No artigo que analisa a experiência de formação do CESEEP, a autora 
descreve: 

Realizadas no início das manhãs, as sessões plenárias eram 
subdivididas em um primeiro momento de mística (pontuado 
por músicas que o público podia acompanhar pelo livro de 
canções), abordando de uma forma sensível e festiva (sem o 
emprego de símbolos religiosos convencionais) o tema que 
seria abordado a seguir, na forma de uma palestra, por um 
assessor/a convidado/a.
O Curso foi animado por um conjunto musical que, articulado à 
equipe de liturgia, atuou nas celebrações de abertura e encerra-
mento, místicas matinais, intervalos das conferências e no forró 
diário após o almoço. (DI PIERRO, 2020:164).

Este mesmo sentido podemos observar no estudo realizado na escola 
do MST.

Em uma das aulas do curso, inserida no eixo 2, que os pesquisa-
dores tiveram a oportunidade de participar, o educador utilizou as 
canções históricas do MST para abordar a trajetória do movimento, 
que foi dividida em grandes fases: de nascimento, construção e 



21

consolidação. A cada fase do MST abordada pelo educador, os 
cursistas, com um livreto do MST denominado “Canções que lutam” 
em mãos, cantavam as canções referentes ao tema abordado, ao 
som do violão tocado pelo educador, que também contextualizava 
cada canção. O livreto traz um conjunto de canções que fazem 
referência à questão agrária de diferentes momentos da luta pela 
reforma agrária no Brasil. Várias das canções entoadas pelos cur-
sistas fazem a crítica ao sistema político e econômico, como ocorre 
em Grande Esperança (CATELLI JR.; KUHN, 2020:198).

Personalidade do professor, sua experiência, consciência política

No pensamento de Grundtvig e nas FHSs, a personalidade e a expe-
riência do professor são mais enfatizadas do que sua formação acadêmica. 
O contato pessoal, a capacidade de inspiração e o conhecimento que vêm 
de experiências comuns da vida é o que o torna mobilizador/mediador de 
uma educação viva, de acordo com o artigo do estudo de caso realizado por 
Haddad et al. (2020:148):

Uma característica que chama a atenção no quadro de pro-
fessores é a não exigência de diploma em área específica para 
poder ser contratado por uma Folk High School. Pelos depoi-
mentos ouvidos, a contratação parece estar muito mais vincu-
lada à sua atitude perante a docência e a comunidade escolar. 
No encontro inicial que os pesquisadores tiveram na Associação 
das FHS, foi dito que os professores deveriam ter como caracte-
rística a capacidade de ser uma faísca para os estudantes, criar 
um ambiente para os estudantes crescerem, ensinar com o obje-
tivo de enlightenment a vida e a parte de cada um nela.

O diretor da FHS de Brænderup, Ole Dedenroth, durante sua entre-
vista, preferiu se referir aos professores como “inspiradores”, em vez de 
“educadores”.

Esta relação entre professor e educando sempre foi um dos elementos 
principais do pensamento de Paulo Freire. São inúmeras as suas obras que 
tratam do tema7. A atitude do educador como uma pessoa próxima, que 
comunga os mesmos interesses, de forma horizontal, nascido do ambiente 
de luta dos projetos de educação popular, inspirados por Freire, se revela 
nos dois estudos de casos brasileiros publicados neste livro. Tomemos o 
depoimento de um dos alunos presentes no curso do MST. 



22

O que eu penso de Educação Popular é isso, não é, de você estar 
voltando para a realidade de onde você está. Aí a gente consegue 
perceber que os professores/educadores que a gente tem aqui 
são nossos. É a primeira coisa que a gente consegue já se identi-
ficar. Eu conheço ela, eu já vi ela no acampamento, eu já vi ela no 
assentamento, eu já vi ela, sabe, mexendo com a terra; então, a 
gente, a primeira coisa que você consegue perceber é isso: É aonde 
estão essas pessoas? Elas estão no processo de construção; ou, 
elas são só estudiosas que estão lá, enquanto nós estamos aqui? 
Não, eles estão aqui, não é? A gente está todo mundo junto. Então, 
já começa por aí (Entrevista VII). (CATELLI JR; KUHN, 2020:199).  

Nos cursos do CESEEP o corpo de monitores vai se reproduzindo, for-
mado nos próprios cursos, com a mesma perspectiva pedagógica freiriana, 
“os monitores são, em muitos casos, ex-cursistas experientes e/ou talentosos 
convidados a contribuir com o mutirão e que atendem aos critérios de par-
ticipação no Curso por pelo menos dois anos e disponibilidade para dois 
encontros de formação anuais” (DI PIERRO, 2020:162). 

Concluindo 

Ao longo desses quatro anos da pesquisa, o grupo pôde ter contato 
com um universo complexo e uma tradição de educação popular que a cada 
momento foi se revelando fascinante e profunda. Descobrir novas formas de 
pensar a educação de jovens e adultos, para além da tradição e experiência 
brasileiras, mostrou-se significativa para os pesquisadores, daí a impor-
tância da divulgação dos seus primeiros resultados. Mesmo mergulhando 
na experiência de um país tão diferente culturalmente e distante econômica 
e socialmente, pudemos colher informações significativas para as práticas 
de educação de jovens e adultos que podem resultar em novas formas de 
concebê-las, organizá-las e vivenciá-las. 

Importante também foi aprofundar as semelhanças conceituais entre 
os educadores Grundtvig e Freire, mesmo tendo sido produzidas com mais 
de um século de diferença, assim como identificar as aproximações que 
estas orientações conceituais revelaram sobre as práticas sistematizadas 
nos estudos de caso. 

É com satisfação que trazemos a público a presente publicação, socia-
lizando uma parte daquilo que foi encontrado ao longo deste tempo da pes-
quisa. Esperamos estar contribuindo com informações a respeito de um 
autor pouco conhecido no Brasil, Grundtvig, ao contrário de Paulo Freire 



23

com quem “dialogamos” nesta pesquisa. Muito ainda há por estudar sobre 
ele e é nossa expectativa que este primeiro passo estimule outros pesquisa-
dores a ampliar o conhecimento com pesquisas e novas informações.

Notas
1 Ver: https://grundtvignigeria.org/dr-kachi-ozumba.

2 Edicio Dela Torre trabalha com populações ameaçadas, foi uma liderança na resistência à ditadura 
de Marcos, o que lhe rendeu nove anos de prisão. A organização na qual trabalha, fundada em 1992, 
forma lideranças de movimentos sociais e foi inspirada na ideia de Grundtvig sobre aprendizagem 
para a vida.

3 A nota de rodapé que menciona o texto e o evento diz: “Horton, Myles. Influences on Highlander 
Research and Education Center. New Market, TN, USA. Trabalho apresentado em uma oficina de Grun-
dtvig, no Colégio Seminario Escandinavo, Dinamarca, 1983; publicado em Grundtvig’s Ideas in North 
America – Influences and Parallels. Copenhague, Det Dansk Selskab, Instituto Dinamarquês, 1983 (FREIRE; 
HORTON, 2011:50, nota 2).

4 Participaram da pesquisa os pesquisadores: Maria Clara Di Pierro (USP), Roberto Catelli Jr. (Ação Edu-
cativa), Angélica Kuhn (Universidade Cruzeiro do Sul), e as auxiliares Janaina Uemura e Gabriela Zep-
poni, ambas da Ação Educativa.

5 FAPESP: “Educação não escolar de adultos no Brasil e na Dinamarca: ampliando o debate”; CNPq (2016-
2020) “GRUNDTVIG, pensamento e influência no campo da Educação de Adultos nos países do Norte: 
ampliando o debate sobre educação popular (Processo 309696/2015-1); CNPq (novo a partir 2020): “A 
influência do pensamento de N F.S. Grundtvig (1783-1872) na educação não escolar de adultos” (Pro-
cesso 304973/2019-0). 

6 Ver cronologia da vida de Grundtvig no final desta publicação.

7 Ver em particular, Pedagogia do oprimido (FREIRE, 1987) e Pedagogia da autonomia (FREIRE, 1996).

Referências

BHATTACHARYA, Asoke. Education for the People. Concepts of Grundtvig, Tagore, 
Gandhi and Freire. Sense Publishers: Rotterdam, 2010. 

CATELLI Jr, Roberto; KUHN, Angélica. Formação política da militância de base do 
Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) – a experiência da Escola 
Nacional Florestan Fernandes. IN: HADDAD, Sérgio (Org.) Grundtvig e Freire: escolas 
populares na Dinamarca e no Brasil. São Paulo: Ação Educativa, 2020, p.  185-215.

DAM, Poul. N. F. S. Grundtvig. Copenhague K: Ministério de Relaciones Exteriores de 
Dinamarca, 1983.

DI PIERRO, Maria Clara. Uma experiência de educação popular com militantes de 
movimentos e pastorais sociais: o Curso de Verão do CESEEP. IN: HADDAD, Sérgio 
(Org.) Grundtvig e Freire: escolas populares na Dinamarca e no Brasil. São Paulo: 
Ação Educativa, 2020, p.  157-184.

https://grundtvignigeria.org/dr-kachi-ozumba/


24

FAIN, E. F. Nationalist Origins of the Folk High School: The Romantic Visions of N. F. S. 
Grundtvig. British Journal of Educational Studies, v. 19, n. 1, p. 70-90, fev. 1971.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 18. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988.

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

FREIRE, Paulo; HORTON, Myles. O caminho se faz caminhando: Conversar sobre 
educação e mudança social. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 2011.

HADDAD, Sergio. O Educador: um perfil de Paulo Freire. São Paulo: Todavia, 2019. 

HADDAD, Sergio. Paulo Freire, Myles Horton e Nicolaj F. S. Grundtvig: educadores dos 
oprimidos. Retratos da Escola, Brasília, v. 14, n. 29, 2020

HADDAD, Sergio; UEMURA, Janaina; ZEPPONE, Gabriela. Grundtvig e as Folk High 
Schools, a experiência dinamarquesa em Educação de Jovens e Adultos. IN: 
HADDAD, Sérgio (Org.) Grundtvig e Freire: escolas populares na Dinamarca e no 
Brasil. São Paulo: Ação Educativa, 2020, p. 129-158.

KORSGAARD, Ove. A foray into Folk High School ideology. Denmark: Association of 
Folk High Schools in Denmark, 2019. 

KORSGAARD, Ove. N.F.S. Grundtvig: Uma Revolução da Mente. IN: HADDAD, Sérgio 
(Org.) Grundtvig e Freire: escolas populares na Dinamarca e no Brasil. São Paulo: 
Ação Educativa, 2020, p. 26-37.

KNUDSEN, Johannes (ed.). N. F. S. Grundtvig: Selected Writings. Philadelphia: For-
tress Press, 1976.

MILANA, Marcela; SØRENSEN, Bernt. Promoção da Cidadania Democrática através 
da Educação de Adultos Não Formal: O caso da Dinamarca. IN: HADDAD, Sérgio 
(Org.) Grundtvig e Freire: escolas populares na Dinamarca e no Brasil. São Paulo: 
Ação Educativa, 2020, p. 106-128.

TORRE, Edicio dela. To learn from life, for life, throughout your lifetime. Stories. Danish Folk 
High Schools, 2020. Disponível em: <www.danishfolkhighschools.com/stories/2020/to-
learn-from-life-for-life-throughout-your-lifetime>. Acesso em: 07 set. 2020.

WELSH, Carrie Ann. Quando cantamos juntos: Zilphia Horton e o coração da High-
lander Folk School. IN: HADDAD, Sérgio (Org.) Grundtvig e Freire: escolas populares 
na Dinamarca e no Brasil. São Paulo: Ação Educativa, 2020, p. 59-78.

http://www.danishfolkhighschools.com/stories/2020/to-learn-from-life-for-life-throughout-your-lifetime
http://www.danishfolkhighschools.com/stories/2020/to-learn-from-life-for-life-throughout-your-lifetime


PARTE I  
Ensaios



26

N. F. S. Grundtvig:
Uma Revolução da Mente

Ove Korsgaard
tradução de Chris Ritchie

SOBRE O AUTOR
OVE KORSGAARD  Professor emérito da Faculdade de Artes da Universi-
dade de Aarhus, Dinamarca. Autor de diversos livros, como N.F.S. Grundtvig 
- como um Pensador Político, foi diretor da Gerlev People High School, Dina-
marca, por 17 anos, e por dois anos diretor de uma Independent Teachers 
College.



27

N.  F.  S. Grundtvig viveu de 1783 a 1872. Era historiador, poeta, 
padre, político, compositor de hinos e canções e filósofo 

da educação. Muitos dinamarqueses lhe atribuem um significado especial no 
panorama da cultura, história, identidade e educação na Dinamarca. Grun-
dtvig é destacado como único responsável por um trabalho de grande impor-
tância na formação da nação dinamarquesa moderna. Sem sua influência, os 
últimos 150 anos da história do país teriam seguido um caminho diferente.

Contudo, poderia um só indivíduo realmente desempenhar um 
papel tão significativo no curso da história de um país? Não são fatores 
materiais e relações estruturais que, em última análise, determinam isso? 
Estas são as perguntas que o filósofo político norte-americano Francis 
Fukuyama (1952-) traz em sua obra principal, As Origens da Ordem Polí-
tica (2011), na qual argumenta que “certos eventos históricos são catali-
sados por indivíduos e não podem ser explicados sem referência às suas 
qualidades morais particulares” (FUKUYAMA, 2011: 265).  Fukuyama 
menciona, entre outros, Martinho Lutero como exemplo de alguém que, 
através do poder de sua vontade, seu trabalho e sua visão, mudou o curso 
da história mundial. No entanto, somente o poder da personalidade não 
consegue mudar o rumo da história. Devemos também levar em consi-
deração as circunstâncias sociais que permitiram ao indivíduo alcançar 
tal significado histórico. Algumas pessoas fizeram história, mas também 
foram feitas pela história.

Fukuyama também destaca Grundtvig como uma dessas persona-
lidades que fazem história e enfatiza que a sua grande importância “deve 
ser vista em termos da construção de uma nação dinamarquesa moderna, 
que por sua vez foi fundamental para o sucesso do estado dinamarquês 
moderno” (2015: 29).

“Uma nova era na história mundial”
		
Segundo Grundtvig, a Revolução Francesa inaugurou “uma nova era 

na história mundial”, ele acreditava inclusive que a Revolução teve um sig-
nificado maior do que a Reforma, cerca de 300 anos antes (BROADBRIDGE; 
KORSGAARD, 2019: 45).

Na Revolução Francesa foram os cidadãos, ou seja, o terceiro estado, 
le tiers état, que se rebelou contra todo o sistema de “estados” e privilégios 
dos dois primeiros estados, a nobreza e o clero. Entre os que definiram a 
nova agenda e formularam a premissa original para a Revolução estava o 
abade Emmanuel Sieyès, que em janeiro de 1789 publicou o famoso pan-
fleto anônimo intitulado O que é o Terceiro Estado? Em 17 de julho de 1789, 



28

os cidadãos o usaram para realizar uma assembleia nacional, alegando 
que o texto representava todo o povo francês – a nação – e não apenas um 
único “estado”.

Antes da Constituição Democrática de 1849, a Dinamarca era formal-
mente dividida em quatro classes sociais: a nobreza, o clero, os citadinos 
e os camponeses. Cada uma tinha suas próprias leis, além de deveres e 
direitos específicos – ou “privilégios”, como normalmente eram chamados 
os direitos. Apenas a classe camponesa, por exemplo, deveria fazer serviço 
militar. Sendo assim, a sociedade foi construída com base na desigualdade 
social que permeava não só a justiça, mas também a educação, o comércio e 
o acesso à participação política.

Para Grundtvig, o conflito entre os estados do reino contra o povo 
formou os polos de sua filosofia política e educacional. Ele foi – como Sieyés 
– implacável na crítica ao tratamento que a nobreza e o clero submetiam 
as pessoas comuns, que pareciam “existir como animais domésticos para o 
bem dos outros estados” (BROADBRIDGE; KORSGAARD, 2019: 287).

Embora Grundtvig considerasse a Revolução Francesa um marco da 
nova era na história mundial, ele também a considerava um desastre. A Revo-
lução despertou a esperança de liberdade, mas se transformou em um regime 
de terror. Como seria possível manter a melhor condição, a liberdade e evitar 
o pior, a oclocracia e a ruptura da sociedade? Esta era a questão central para 
ele: o que deu errado? Como pôde uma busca por liberdade se tornar um rei-
nado de terror?

Alinhado a pensadores alemães como Wilhelm von Humboldt (1765-
1712), Friedrich Schiller (1759-1805), Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) e, espe-
cialmente, o historiador francês Jules Michelet (1798-1874), Grundtvig concluiu 
que à Revolução faltou moral e maturidade política na busca por liberdade.

Há muitos pontos em comum entre Grundtvig e Jules Michelet. Ambos 
eram historiadores e estavam profundamente envolvidos com o conceito de 
povo e sua educação. Em seu livro Le Peuple, de 1846, Michelet alegou que a 
Revolução falhou devido ao fracasso da elite e à falta de formação do povo. 
“O clero estava abolido, a nobreza estava abolida, a realeza estava abolida 
– e a Revolução não tinha nada para colocar no lugar” (MICHELET, 1973: 
197) – esta era também a opinião de Grundtvig. Portanto, o povo tinha que 
ser informado, educado e formado em liberdade antes de mudar o sistema 
político. Esta foi a lição básica que Grundtvig aprendeu com a Revolução 
Francesa – e o fundamento para sua ideia de uma nova escola, uma escola 
popular para jovens adultos. Em outras palavras, Grundtvig optou por se 
concentrar no que o historiador inglês Jonathan Israel chama de “a revo-
lução da mente” (ISRAEL, 2010: 116-23).



29

Elevando o status do estado camponês
		
A grande importância de Grundtvig para a formação do Estado-Nação 

dinamarquês moderno está ligada à sua luta incessante para “elevar” os 
camponeses cultural e socialmente. Para ele, havia uma profunda conexão 
entre a questão da nacionalidade e o status da classe camponesa, no sentido 
de que o desenvolvimento da consciência nacional exigia maior igualdade 
social e cultural.

Durante séculos, a palavra “folk” (povo) foi usada para designar a 
camada mais baixa da sociedade, o camponês. Desde os mais remotos regis-
tros históricos, escreveu o padre dinamarquês Hans Peter Kofoed-Hansen 
(1813-1893) em seu livro  Et folk – folket  (Um povo – o povo), de 1869, “a 
nobreza e o clero respeitosamente se recusaram a assumir a honra de serem 
chamados de ‘o  povo’” (KOFOED-HANSEN, 1869:258). Conforme se viam, 
nem nobres, nem religiosos pertenciam ao povo, mas sim às camadas mais 
privilegiadas da sociedade.

Grundtvig chegou até mesmo a chamar esse antigo sistema de divisão 
de classes de sistema de castas. Quando nasceu, as palavras “pessoa comum”, 
“plebeu” e “camponês” tinham quase o mesmo significado, mas ele ajudou a 
desfazer os laços entre os termos, trabalhando para que as pessoas comuns 
parassem de se ver como plebeus e se considerassem parte de um povo sobe-
rano. Pois, como Grundtvig escreveu,

Os plebeus são tão incapazes de se representar quanto de se 
governar, mesmo que ocupassem o Conselho Soberano inteiro, 
pois, para isto, primeiro teriam que se submeter a uma forma 
mais elevada de edificação (dannelse) para que mental e espiri-
tualmente saíssem de seu círculo e, ao fazê-lo, não seriam mais 
plebeus  (KORSGAARD, 2015:198).

Para a revolução da mente ocorrer era necessário abandonar essa 
forma coletiva de consciência que caracterizava os plebeus e adquirir uma 
nova consciência que os distinguisse como um único povo. Para promover 
esse processo, uma nova escola deveria ser criada, uma faculdade para o 
povo, que ajudaria a desenvolver uma sociedade baseada na ideia de igual-
dade. O antigo sistema de classes, fundamentado pela desigualdade, deveria 
ser derrubado pela busca por igualdade.

Após a queda da monarquia absoluta na Dinamarca em 1848, Grun-
dtvig não estava sozinho ao incentivar a bem-sucedida integração dos cam-
poneses à nova democracia, mas sua insistência constante quanto à neces-



30

sidade de se educar a população durante esse processo foi, sem dúvida, um 
fator de peso. Seu principal objetivo era disseminar entre as “massas” a ideia 
de que pertenciam a “um povo” e isto exigia educação popular em um novo 
tipo de escola – uma Escola do Povo.

Muitos países na Europa não incluíram os camponeses na mudança 
para o regime democrático e a construção da nação. Quando o princípio 
liberal do “direito do povo decidir” foi aceito no Tratado de Paz de Versalhes 
(1919-20) como princípio internacional, os camponeses dos reinos euro-
peus na Europa Central e Oriental não estavam preparados para integrar 
uma democracia operante. De repente, os camponeses viraram cidadãos de 
uma nova república, mas não de uma democracia estável, pelo contrário 
(MÜLLER, 2011: 106). De acordo com Grundtvig, o fato de a maior parte da 
população não ter acesso à educação antes da mudança do sistema político 
foi um fator decisivo para esse cenário.    

A visão educacional de Grundtvig

O grande desejo de Grundtvig era estabelecer uma escola popular na 
Academia Sorø. Nas décadas de 1830 e 1840 ele escreveu uma série de artigos 
para ganhar apoio à sua ideia. Suas opiniões sobre o desenvolvimento social 
e cultural, que aqui chamamos de edificação (dannelse), levaram a um con-
fronto radical com o influente pensador educacional dinamarquês J.N. 
Madvig (1804-1886), que considerava o latim um elemento essencial para a 
aquisição da história cultural como parte do processo de edificação. Em vez 
de manter o elo clássico entre a edificação (dannelse) e o latim, Grundtvig 
propôs que o idioma dinamarquês fosse o vínculo com a cultura e a edu-
cação. Ele articulou o pensamento revolucionário de que as pessoas pode-
riam se tornar iluminadas e edificadas através da língua viva falada pelo 
povo. Na Dinamarca, essa língua era o dinamarquês – e não o latim. Além 
disso, Grundtvig estava fazendo uma forte crítica às escolas secundárias que 
tinham o latim como pré-requisito de entrada para o mundo da edificação 
(dannelse). Como somente uma pequena parcela da população frequentava 
tais escolas, a ideia de uma ligação indissolúvel entre o latim e o dannelse 
inevitavelmente implicava um hiato acentuado entre quem era “estudado” 
e quem era “o povo”. Grundtvig queria que as novas escolas “unissem edifi-
cação (dannelse) e o povo” (BROADBRIGE, 2011: 65).  

Grundtvig não elaborou um currículo detalhado per se para sua Escola 
do Povo, mas enfatizou em vários contextos a importância da língua dina-
marquesa, da história, da mitologia e da poesia, bem como de fatos e 
números, da constituição e do comércio.



31

No verdadeiro ensino, os livros não são a principal base, mas sim a 
palavra viva e falada na língua materna. O objetivo era que o monólogo do 
professor fosse transformado em diálogo o quanto antes, a fim de promover 
a interação entre professor e aluno e os alunos entre si. Grundtvig não era 
inimigo da aprendizagem a partir dos livros – na verdade, ele próprio era um 
aficionado inveterado que passou toda sua vida lendo e escrevendo –, mas ao 
fazer uma equivalência entre as linguagens, considerava a diferença entre a 
palavra falada e a escrita a mesma que entre a vida e a morte. A vantagem da 
palavra falada é que com ela uma pessoa encontra a outra em corpo e espírito.

Uma Escola do Povo e uma Universidade Nórdica

Grundtvig não só desenvolveu um plano para uma escola do povo, mas 
também para uma universidade. Em seu discurso Aos noruegueses sobre uma 
Escola Norueguesa de Educação Superior (1837), Grundtvig apresenta a seguinte 
questão: como conciliar a educação popular com um “aprendizado sério e 
conhecimento genuíno”? A Escola do Povo não poderia administrar ambos, 
então uma nova universidade deveria ser estabelecida. A leitura desse dis-
curso assegura que conforme cada país nórdico inaugure sua própria Escola 
do Povo, o resultado será a fundação de “uma grande escola acadêmica... para 
o progresso e iluminação das pessoas em toda sua misteriosa profundidade e 
gloriosa variedade – uma universidade” (BROADBRIDGE, 2011:184).

Grundtvig apresenta suas ideias para uma universidade plena no ensaio 
Sobre a União da Aprendizagem no Norte (1839), no qual propõe a criação de 
uma grande universidade panescandinava em Gotemburgo – ela contaria 
com 300 estudiosos, que durante 30 anos trabalhariam para “a honra, o bene-
fício e a felicidade da raça humana”. A universidade deve desfrutar do status 
de uma cidade livre e ser “a oficina para um conhecimento mais vivo”. O 
constante refrão ao longo do ensaio é de que as leis da vida prevalecem sobre 
as leis da morte. O primeiro passo, ou transição, da morte para a vida é, sem 
dúvida, o mais importante. A introdução “‘da fala e da língua materna’ está no 
âmbito de seus direitos indispensáveis”.  As duas faculdades da universidade 
– de ciências naturais e história (humanidades) – devem se relacionar através 
da interação. Claro, haverá “uma certa divisão” entre as ciências físicas e 
humanas, diz Grundtvig, mas como a “história universal” abrange todo o 
campo da atividade humana, ela também deve incluir todos os esforços aca-
dêmicos e científicos. Na tentativa de “interpretar toda a gama do conheci-
mento humano para os interesses da vida”, os acadêmicos da universidade 
de Gotemburgo se esforçariam para alcançar um caráter geral inclusivo e 
abrangente, visando o universal (BROADBRIDGE, 2011: 224-251)



32

Os dois tipos de instituições podem ser resumidos da seguinte forma:

Entretanto, ao contrário da escola do povo, a ideia de Grundtvig para 
uma universidade nórdica nunca se concretizou.

Um método narrativo

No que tange seu método pedagógico, Grundtvig combina duas pala-
vras para criar seu conceito central. São elas história e poesia. História 
porque não podemos nos entender sem alcançar uma visão do contexto his-
tórico do qual fazemos parte. O que pensamos e fazemos é influenciado pelo 
processo de desenvolvimento pelo qual passamos – seja como indivíduos ou 
como sociedade. Grundtvig, contudo, acreditava que o ensino não deveria 
revolver apenas em torno do passado, mas também estar aberto ao futuro. E 
é aqui que entra a poesia.

A palavra poesia vem do grego e significa “fazer” ou “criação”. Para Grun-
dtvig, a criação não é apenas um evento que ocorreu “no início”, há milhões 
de anos, é um evento contínuo na vida do indivíduo e da sociedade. Os ideais, 
o sistema de governo e os rituais culturais de uma sociedade são todos fenô-
menos móveis e sujeitos às forças do tempo, da história e da mudança. Como 
a “criação” é um evento contínuo, a educação deve ir além da capacidade de 
copiar, deve construir a sensibilidade para o que está em construção. Para con-
tribuir com esse processo contínuo de criação e gênese, a educação deve ser 
“histórico-poética”, conforme diz Grundtvig. Só esse método pode despertar 
as forças vitais que jazem adormecidas nos tempos remotos. A pré-condição 
para se conseguir vincular educação e Eros é a rejeição à forma do racionalismo 
que enfatiza o pensamento lógico. A ênfase deve ser no pensamento poético. 
O método histórico-poético de Grundtvig não deve de modo algum excluir a 
razão. Seu objetivo é “tornar o plano da escola como um todo integrado ade-
quado ao uso: casar o intelecto e a poesia dramática” (BROADBRIDGE, 2011: 57).

O método histórico-poético de Grundtvig está intimamente ligado ao que 
o psicólogo norte-americano Jerome Bruner (1915-2016) chama de “método nar-
rativo” em seu livro The Culture of Education (A Cultura da Educação, 1996). Bruner 

SORØ
Escola do Povo

Igualdade do povo
o nacional

GOTHENBURG
Universidade

Igualdade de toda a humanidade 
o universal



33

distingue duas maneiras de organizar e administrar o nosso conhecimento do 
mundo, uma é o “pensamento lógico-científico” e a outra o “pensamento nar-
rativo”. A primeira lida com “coisas” físicas, a segunda com pessoas e suas rela-
ções, consigo e as demais. Embora diferentes culturas possam favorecer uma 
mais que a outra, ambas devem ser promovidas em qualquer cultura.  

Embora Grundtvig preceda Bruner por quase um século e meio, ele 
distingue a educação lógico-científica e a educação histórico-poética, enfa-
tizando a última sem ignorar a primeira. Se uma escola se baseia apenas no 
pensamento lógico-científico, ela se petrifica, uma vez que tal abordagem 
carece de qualquer relação com a criação, na forma de poesia e, num sen-
tido mais profundo, com o Eros (KORSGAARD, 2011: 25ff). Isso não significa 
de forma alguma que Grundtvig desejasse excluir as Ciências Naturais da 
formação escolar. A universidade que sonhou abrir em Gotemburgo tinha 
duas faculdades, uma para as Ciências Naturais e outra para a História (hoje 
chamada de Humanidades). E Grundtvig faria rufar seus tambores somente 
se as Ciências Naturais buscassem o monopólio da explicação da vida.

Portanto, conceitos hoje conhecidos como pensamento narrativo e 
método narrativo são elementos importantes do método histórico-poético 
de Grundtvig. A vida como é vivida e a história como foi vivenciada consti-
tuem o elemento narrativo no pensamento educacional de Grundtvig. Mais 
do que qualquer um de seus contemporâneos, ele está ciente de que a identi-
dade pessoal e as comunidades coletivas têm uma narrativa como pré-requi-
sito. Sem narrativas não há identidade individual e popular. A vida humana 
e a vida social são estruturadas pelas narrativas passadas de geração em 
geração. Segundo Grundtvig, “a Escola para a Vida” deve se basear na narra-
tiva e no diálogo e ter aí seu método educacional mais importante.

Parece haver um abismo entre a teoria pedagógica de Grundtvig e a 
de Bruner, que enfatizam a importância da imaginação narrativa e o pensa-
mento educacional vigente, que continua a crescer nos últimos anos, no que 
tange à palavra-código “evidência”. Neste cenário, mudar os ministrantes da 
educação requer um ensino baseado em evidências – em teoria pedagógica 
fala-se o tempo todo sobre estratégias e métodos de ensino baseados em 
evidências. Portanto, procurar a imaginação narrativa nessa forma de edu-
cação é como procurar uma agulha num palheiro. Essa prática de orien-
tação por evidências é um pecado mortal para a atual geração de estudantes.

A Escola do Povo e o movimento cooperativo

Embora Grundtvig não tenha conseguido estabelecer uma escola 
secundária em Sørø, suas ideias começaram a se concretizar quando a 



34

primeira Escola do Povo foi inaugurada em 1844 em Rødding, uma pequena 
vila localizada na região de Schleswig. Mas foi somente com a derrota da 
Dinamarca na guerra contra a Prússia e a Áustria em 1864 e a consequente 
perda do ducado da Eslésvico-Holsácia1 que a escola enfim decolou. Entre 
1864 e 1872, nada menos que 60 Escolas do Povo foram estabelecidas e a 
maioria também incluía agricultura no currículo. O slogan “de camponês 
para povo” foi frequentemente usado até meados do século XX para destacar 
o objetivo da educação dos jovens homens e mulheres nas Escolas do Povo.   

Com a perda da Eslésvico-Holsácia em 1864, a antiga Escola do Povo 
de Rødding reabriu ao Norte da nova fronteira, em Askov, em 1865. Desde 
então, a escola passou a se chamar Escola do Povo de Askov e tornou-se 
modelo na Escandinávia. Outros países nórdicos seguiram seu exemplo e 
as primeiras Escolas do Povo foram inauguradas na Noruega (1864), Suécia 
(1868) e Finlândia (1889).

O currículo nas diversas Escolas do Povo dá ênfase ao empodera-
mento, à educação cívica e à formação de habilidades, especialmente à edu-
cação agrícola e à artesanal. As escolas trouxeram uma nova visão para os 
jovens do país ao reinventarem o conceito de “plebeu” e de “povo”, até então 
termos quase sinônimos. Os jovens aprenderam a não se considerar mais 
plebeus, como se fossem um grupo separado entre outros da nação dina-
marquesa, mas como membros iguais de um único povo dinamarquês. As 
Escolas do Povo tornaram-se instituições-chave na chamada Revolução Cul-
tural de Grundtvig na Dinamarca. 

O novo pensamento teve um tremendo impacto no crescimento da 
sociedade civil e   influenciou, em certa medida, a economia de mercado 
capitalista dinamarquesa. O movimento de internacionalização na década 
de 1870 – primeiro passo no processo de globalização – gerou um aumento 
radical da concorrência agrícola. Os grãos baratos, predominantemente dos 
Estados Unidos, ganharam espaço nos mercados europeus. Novas ferrovias 
e barcos a vapor facilitavam o transporte dos grãos norte-americanos para a 
Europa, mantendo os preços competitivos (KORSGAARD, 2008: 146f).

Os camponeses dinamarqueses foram fortemente influenciados por 
ideias liberais, o que não era a tendência geral na Europa. Embora a crescente 
crise na agricultura dinamarquesa exigisse a taxação de produtos estran-
geiros, o apelo por políticas protecionistas nunca foi realmente endossado. 
Em vez disso, a indústria agrícola respondeu à crise, passando da produção 
de grãos à pecuária. Essa reorientação incrementou a pesquisa e levou a 
uma reforma agrícola que persiste até hoje, bem como à criação de um novo 
“agronegócio” que envolvia a indústria de transformação, com produtores 
de laticínios e matadouros, e a criação de uma nova rede de distribuição. A 



35

questão fundamental passou a ser se “agronegócios” deveriam ser regidos 
pelas leis do capitalismo, como as indústrias urbanas, ou se deveriam ser 
baseados em ideias de cooperação. A decisão predominante dos agricultores 
foi organizar a indústria leiteira e os matadouros como empresas coopera-
tivas. O empoderamento do povo disseminado nas Escolas de Grundtvig é 
frequentemente considerado a influência determinante nessa escolha dos 
agricultores dinamarqueses pelo modelo cooperativo.

A disseminação das ideias educacionais de Grundtvig

Grundtvig é considerado o fundador da Escola do Povo e é também 
chamado de “Pai da Educação de Adultos”. É em sua homenagem o nome do 
programa de apoio europeu Grundtvig Program, parte do Programa de Apren-
dizagem Continuada da Comissão Europeia, destinado a fortalecer o escopo 
europeu da educação de adultos e da aprendizagem continuada na Europa.  O 
programa inclui todas as formas de aprendizagem, quer ocorram no sistema 
de educação de adultos “formal” ou “não formal” (WARREN, 2011: 352-369).

Enquanto ideia, a Escola do Povo pode ter se originado na Dinamarca, 
mas a escola em si não é exclusiva deste país. Desde 1864, diversas Escolas do 
Povo – ou instituições semelhantes – surgiram no mundo todo, já o número 
de pessoas inspiradas por Grundtvig e pela tradição da Escola do Povo da 
Dinamarca e dos países nórdicos é, naturalmente, muito maior.

O movimento dinamarquês da Escola do Povo tornou-se internacio-
nalmente conhecido no século XX. Inspirou, entre outros, uma série de 
movimentos de reforma na Europa Oriental no período entre guerras. Após 
a Segunda Guerra Mundial, as ideias de educação de Grundtvig e o movi-
mento das Escolas do Povo inspiraram educadores em países asiáticos como 
Índia, Filipinas e Coreia do Sul, em países africanos como Tanzânia, Nigéria 
e Uganda, e na América do Sul, no Brasil (KORSGAARD, 2019: 81-94).

Um exemplo famoso dessa inspiração transcontinental é Myles Horton 
(1905-1990) do Tennessee (EUA), que visitou várias Escolas do Povo na Dina-
marca em 1930, buscando uma solução para os adultos que haviam abando-
nado a escola na infância. Em seu retorno, Horton criou a Escola do Povo 
Highlander em 1932, tendo o socialismo como ponto de partida político e 
os cursos curtos da Escola do Povo como formato curricular. A Highlander 
defendeu a causa dos trabalhadores empobrecidos pela Grande Depressão e 
organizou-os em uma força de luta.

	 Em 1947, uma versão da antiga canção gospel “We Shall Overcome” 
(Nós vamos vencer) foi apresentada em Highlander e logo se tornou a 
canção das reuniões da escola.  Pete Seeger (1919-2014) estava entre os que a 



36

aprenderam lá e incluiu a canção em seu repertório, fazendo dela a canção de 
batalha do Movimento pelos Direitos Civis. Rosa Parks (1913-2005) e Martin 
Luther King Jr. (1929-1968) também chegaram à Highlander nas décadas de 
1950 e 1960, quando Horton iniciou aulas para os estudantes afrodescen-
dentes com o intuito de promover estratégias pró-Direitos Civis e o cadastro 
de eleitores.2

	 Em 2016, em discurso aos primeiros-ministros escandinavos num 
jantar de gala na Casa Branca, o presidente Barack Obama mencionou a ideia 
de Grundtvig sobre a Escola do Povo:

Muitos de nossos amigos nórdicos conhecem o grande pastor 
e filósofo dinamarquês Grundtvig e sua ideia da Escola do 
Povo... Com o tempo, o movimento se espalhou, inclusive aqui 
nos Estados Unidos, na Escola Highlander do Tennessee, onde 
estudou o Dr. Martin Luther King, Jr. ... Eu poderia não estar aqui 
hoje se não fosse pelos esforços das pessoas que participaram 
da Escola Highlander (OBAMA, 2016).

A referência de Obama à ligação entre Grundtvig e a Escola Highlander 
evidencia o fato de que o educador continua sendo uma inspiração para o 
empoderamento, para o desejo de exercer influência e assumir a responsa-
bilidade pela própria vida, especialmente por meio da influência política.

Notas da tradução
1 Região correspondente ao estado no Norte da atual Alemanha, em alemão Schleswig-Holstein.
2 Nos EUA o voto não é obrigatório, quem deseja votar precisa se cadastrar.

Referências 

BROADBRIDGE, Edward et al. (ed.). The School for Life. N. F. S.  Grundtvig and 
Education for the People. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.

BROADBRIDGE, Edward; KORSGAARD, Ove. The Common Good. N. F. S.  Grundtvig as 
Politician and Contemporary Historian. Aarhus: Aarhus University Press, 2019.

BRUNER, Jerome. The Culture of Education. Cambridge: Harvard University Press, 1996.

FUKUYAMA, Francis. The Origins of Political Order. London: Profile Books, 2011.



37

FUKUYAMA, Francis. Nation Building and State Building. In: HALL, John A.; KORSGAARD, 
Ove; PEDERSEN, Ove K. (ed.). Building the Nation. N. F. S.  Grundtvig and Danish 
National Identity. Montreal: McGill-Queen’s University Press, 2015.

GRUNDTVIG, N. F. S. L’école pour la vie. Editado por Jean-Francois Dupeyron, 
Christophe Miqueu e France Roy. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 2018.

ISRAEL, Jonathan. A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the 
Intellectual Origins of Modern Democracy. Oxford: Oxford University Press, 2010.

KOFOED-HANSEN, Hans Peter. Et folk – folket (A People – the People). Høst’s Forlag, 1869.

KORSGAARD, Ove. The Danish Way to Establish the Nation in the Hearts of the 
People. In: CAMPEL, John L.; HALL, John A.; PEDERSEN, Ove K. (ed.). National Identity 
and the Variety of Capitalism. The Danish Exerience. Montreal: McGill-Queen’s 
University Press, 2008.

KORSGAARD, Ove. Grundtvig’s Philosophy of Enlightenment and Education. In: 
BROADBRIDGE, Edward et al. (ed.). The School for Life. N. F. S.  Grundtvig and Education 
for the People. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.

KORSGAARD, Ove. How Grundtvig became a nation builder? In: HALL, John A.; 
KORSGAARD, Ove; PEDERSEN, Ove K. (ed.). Building the nation. N. F. S.  Grundtvig and 
Danish National Identity. Montreal: McGill Quuen’s University Press, 2015.

KORSGAARD, Ove. A Foray into Folk High School Ideology. FFDs Forlag, 2019.

OBAMA, Barak. Remarks by President Obama, Prime Minister of Iceland, and Prime 
Minister of Denmark in Exchange of Toasts. Office of the Press Secretary, The White 
House, 2016. Disponível em: <https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-
office/2016/05/13/remarks-president-obama-prime-minister-iceland-and-
prime-minister>

MICHELET, Jules. The people. Champaign: University of Illinois Press, [1846]1973.

MÜLLER, Jan. Werner. Contesting Democracy. Political Ideas in Twenty-Century 
Europe. Londres: Yale University Press, 2011.

WARREN, Clay. The International Reception of N. F. S.  Grundtvig’s Educational 
Ideas. In: BROADBRIDGE, Edward et al. (ed.). The School for Life. N. F. S.  Grundtvig 
and Education for the People. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.

https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/05/13/remarks-president-obama-prime-minister-iceland-and-prime-minister
https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/05/13/remarks-president-obama-prime-minister-iceland-and-prime-minister
https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/05/13/remarks-president-obama-prime-minister-iceland-and-prime-minister


38

Uma perspectiva norte-
americana sobre o impacto 
das ideias educacionais de 
N. F. S. Grundtvig nas pessoas 
e o iluminismo

Breves observações no lançamento do livro 
The School for Life (A Escola para a Vida)

Clay Warren
tradução de Chris Ritchie

SOBRE O AUTOR
DR. CLAY WARREN  Professor de Ciências Organizacionais e Comunicação 
na Universidade George Washington em Washington, DC, EUA. Autor de 
diversos livros e artigos, já palestrou em instituições como o Smithsonian. 
Casado com a dinamarquesa Gitte Klind, tem dois filhos, Laura e Daniel, e 
é avô de Ayla.



39

P rimeiro a árvore, depois a floresta: eis a forma de resumir num comen-
tário as ideias educacionais de N. F. S. Grundtvig em fonte de língua 
estrangeira. Um pensador que influencia largamente a educação de 

adultos no mundo todo, no entanto, tem sua influência geralmente disse-
minada por meio de discussões sobre sua obra e observações sobre a prá-
tica de suas ideias. Muito pouco dessa influência se origina do empenho 
de leitores diretos de seus escritos autorais fora (e talvez até mesmo dentro) 
da Dinamarca.

Qual é a origem desta situação tão anômala? A resposta é bem conhe-
cida dos acadêmicos no mundo todo. O desenvolvimento das disciplinas 
remonta às suas raízes históricas, através da leitura da obra de seus fun-
dadores. Por exemplo, alunos de doutorado na minha disciplina (Comuni-
cação) fatalmente leem Aristóteles. Os estudiosos da Persuasão no século 
XXI não só acompanham os estudos empíricos e críticos contemporâneos 
dos modos primários de influência, mas também estudam o logos, o ethos e 
o pathos conforme foram estabelecidos há mais de dois mil anos na Retórica 
de Aristóteles (2009 trans.).    

Tal desenvolvimento não ocorreu com Grundtvig, conforme discorro 
em detalhes sobre o caso no artigo conclusivo (WARREN, 2011) em A Escola 
para a Vida. O exemplo mais irônico dessa circunstância ocorre justamente 
nos Estados Unidos e merece, portanto, uma consideração especial.      

Grundtvig e a educação de adultos nos Estados Unidos

Não é incomum aos interessados em aprendizagem continuada 
ouvirem dizer que Grundtvig é considerado o pai da educação de adultos 
no mundo todo (vide BHATTACHARYA, 2005:10). Em nota semelhante, estu-
diosos da aprendizagem continuada nos Estados Unidos concordam que E. 
C. Lindeman seja o pai norte-americano da educação de adultos (WARREN, 
1989: 211). Uma dedução natural dessas duas reivindicações, ou ao menos 
um ponto de partida de investigação, seria a de que Lindeman reconhecia 
e fazia referência em sua obra à influência de Grundtvig. Consideremos as 
quatro premissas a seguir:



40

Quadro 1. PREMISSAS PARA UM MODELO DE APRENDIZAGEM CONTINUADA

De quem são estas ideias? Creio que a comunidade internacional da 
aprendizagem continuada, exceto pelo contingente norte-americano, daria 
crédito a Grundtvig.

Contudo, o fato é que as premissas acima compõem o resumo quadrá-
tico da andragogia dos educadores norte-americanos (incluindo Knowles, 
Kidd etc.), baseado no cerne da filosofia de Lindeman. Ao compararmos 
estes princípios com um resumo similar, a partir dos escritos educacionais 
de Grundtvig, temos o seguinte resultado (WARREN, 1989:219):

Quadro 2. COMPARATIVO DAS PREMISSAS

Dado que a educação deve ser centrada no estudante, sua experiência é o 
maior recurso.

O estudo deve ser orientado pelo problema ou situação vivida e não pela 
disciplina ou vocação.

Os professores devem ser facilitadores da discussão e não apresentadores 
de fatos.

A aprendizagem é motivada por um desejo maduro de compreender e 
de assumir papéis na sociedade. Sendo assim, a aprendizagem pode ser 
equiparada à própria vida.

Premissas de educadores de adultos 
norte-americanos

Dado que a educação deve 
ser centrada no estudante, sua 
experiência é o maior recurso.

O estudo deve ser orientado pelo 
problema ou situação vivida e não 
pela disciplina ou vocação.

Os professores devem ser 
facilitadores da discussão e não 
apresentadores de fatos.

Premissas de N. F. S. Grundtvig

Os estudantes devem se distinguir 
de acordo com sua capacidade 
individual e não serem forçados à 
conformidade por ideais derivados 
extrinsecamente.

A disciplina a ser estudada não 
é importante; o estudo deve ser 
escolhido de acordo com os interesses 
e direcionado ao crescimento pessoal, 
não ao academicismo.

O ensino recíproco é o processo de 
aprendizagem ideal, alcançado 
através da palavra viva. (living word)



41

Conforme podemos ver, as premissas relativas à andragogia dos edu-
cadores norte-americanos e as de Grundtvig são espelhadas.

Segue aqui outro exemplo: “Períodos de despertar intelectual são cor-
retamente chamados de ‘iluminismos’, pois, é durante estes que os amantes 
da sabedoria focam a luz do aprendizado na experiência, assim descobrindo 
um novo significado para a vida e novas razões para viver”.

Como anteriormente, a ideia do iluminismo neste contexto parece ter 
origem direta em Grundtvig. Porém, na verdade, esta declaração é atribuída 
a Eduard Lindeman ([1926]1961:110).

Lindeman admirava a educação de adultos na Dinamarca, conforme 
evidencia a seguinte citação:

A vida na Dinamarca (...) tem um fermento educacional como 
nenhum outro povo do mundo moderno. Desde os tempos de 
Grundtvig (...) os adultos dinamarqueses lutam para aproximar a 
enorme distância entre a vida e o iluminismo [estabelecendo] as 
fundações para um sistema educacional que dura tanto quanto 
a própria vida. A educação de adultos, começamos a entender 
após prolongada observação, não transformou cidadãos anal-
fabetos em meramente alfabetizados, mas reconstruiu de modo 
abrangente a estrutura dos valores da vida (LINDEMAN, [1926]1961: 
xxix-xxx).

 
Este elogio é, no entanto, a única referência que Lindeman faz a 

Grundtvig em The Meaning of Adult Education (O significado da Educação de 
Adultos), considerado a bíblia da andragogia norte-americana. Na verdade, 
Grundtvig nunca é citado, embora haja citações de outros estudiosos, como 
Dewey, Santayana e Whitehead.

E, embora as traduções para o inglês da obra educacional de Grundtvig 
fossem raras em 1926, o próprio Lindeman pode ter traduzido alguns textos, 
especialmente por ser um estudioso declaradamente influenciado pelo pen-

A aprendizagem é motivada por um 
desejo maduro de compreender e de 
assumir papéis na sociedade; sendo 
assim, a aprendizagem pode ser 
equiparada à própria vida.

A razão ulterior do aprendizado é 
iluminar a vida – a compreensão do 
conhecimento religioso/histórico/
poético do mundo ao redor e, 
portanto, da pessoa em si, integrada 
a este mundo tanto por meio da 
liberdade quanto do pertencimento.



42

samento de um predecessor. A busca de Lindeman por referências no exte-
rior pode ter sido incitada por sua suposta ascendência dinamarquesa, além 
de algumas visitas à Dinamarca. 

Stewart, um dos mais confiáveis biógrafos de Lindeman, afirma que 
em The Meaning of Adult Education, “a filosofia de Grundtvig (...) salta a cada 
página” (STEWART, 1987: 126). Porém, sobre o mesmo livro, ele admite que 
seria muito difícil realizar uma pesquisa adequada sobre a obra de Grundtvig 
devido à falta de traduções em inglês.

Encarei um grande obstáculo intransponível ao tentar definir 
Nickolai Grundtvig apenas a partir de artigos traduzidos para o 
inglês sobre pequenos trechos de sua obra. Este fato evidenciou 
a necessidade de se pesquisar sua obra ainda não traduzida 
(neste país) (STEWART, 1987: xvi).

Diante dessa declaração e apesar da boa pesquisa sob diferentes 
ângulos, Stewart parece também não ter transposto o obstáculo, mas 
simplesmente contornado, utilizando apenas as poucas traduções de 
Grundtvig disponíveis em inglês. Além disso, apesar de suas credenciais 
como biógrafo, ele aparentemente não leu nem fez referência a Thaning 
(1972), biógrafo oficial de Grundtvig, cujo livro era possível obter em 
inglês junto ao Det Danske Selskab (hoje conhecido como Instituto Cul-
tural Dinamarquês). 

Por outro lado, Stewart revelou novas fontes de familiares para tratar 
a questão da ancestralidade de Lindeman: “Eduard com certeza tinha 
ascendência alemã (...) A Dinamarca serviu a uma profunda necessidade 
psicológica de Lindeman, a necessidade de ser algo mais além de alemão 
por herança” (STEWART, 1987: 129). Até o momento da publicação da bio-
grafia por Stewart, os principais estudiosos da educação de adultos defen-
diam a ideia de que Lindeman era dinamarquês. Por exemplo, temos o pre-
fácio de Kidd para uma reimpressão de The Meaning of Adult Education, no 
qual escreve: “Suas visitas à Dinamarca, terra natal de seus pais, o afetou 
profundamente, conforme podemos ver no presente livro” (LINDEMAN, 
[1926]1961: xxiii).

Um estudioso curioso poderia se perguntar, como Stewart, apesar 
de não ter conseguido transpor o obstáculo da tradução, pode afirmar 
categoricamente que “a filosofia de Grundtvig (...) salta a cada página” do livro 
de Lindeman? Como ele poderia saber disso? Teria obtido a informação com 
os profissionais norte-americanos seguidores de Lindeman, que a inferiram a 
partir de suas próprias leituras de Grundtvig?



43

A resposta para a segunda pergunta é não. À época de meu artigo em 
1989, nenhuma informação sobre Grundtvig foi colhida diretamente de sua 
obra nos escritos de Kidd ([1959]1973), Bergevin (1967), Knowles (1970) ou 
Houle (1972), ou seja, todos os principais nomes da educação de adultos nos 
Estados Unidos. Em sua obra intitulada The Design of Education (O design da 
educação), de 1972, Houle se vangloria de sua “elaborada” documentação no 
campo. 

O sistema [da educação de adultos] aqui proposto deve muito 
ao crescimento da reflexão sobre a educação de adultos e às 
crenças e sistemas que vêm sendo largamente empregados 
como orientadores da prática (...) a análise destes tópicos baseia-
-se em um elaborado estudo de documentação, conforme apre-
sentada na bibliografia deste volume. (HOULE, 1972: 3).     

Realmente devemos dar crédito à extensa seção documental, com suas 
66 páginas, exceto pelo fato de que não há ali nenhuma obra de Grundtvig. 
Além disso, seu nome é mencionado apenas duas vezes, de passagem, num 
trecho sobre como o uso da “palavra viva” (um termo grundtviguiano não 
definido por Houle) facilita a liderança forte. 

O referido grupo dos quatro educadores norte-americanos louvava 
Lindeman, de fato. Contudo, Knowles nos oferece o brilhante testamento:

Eduard C. Lindeman foi meu primeiro mentor (...) [The meaning 
of adult education foi] minha principal fonte de inspiração e de 
ideias por 25 anos. Releio sua obra uma vez por ano pela ins-
piração de suas ideias visionárias formuladas antes de 1926 e 
apenas recentemente confirmadas por pesquisas. Considero 
Lindeman o profeta da teoria educacional para adultos moderna 
(KNOWLES apud STEWART, 1987: xi).

A parlenda conhecida como “Cadê o toucinho que estava aqui” estabe-
lece um modelo aforístico de como a sequência encadeada de citações se des-
dobrou nos Estados Unidos: Brookfield (1984) que citou Knowles (1970) que 
citou Lindeman ([1926]1961) que comeu o toucinho que era de Grundtvig.

Ao considerarmos as informações acima, entre outras evidências, jul-
guei apropriado em 1989 apresentar resumidamente minha posição sobre os 
fatos: “A filosofia andragógica de Grundtvig não foi lida – muito menos critica-
mente examinada ou reconhecida em citações apropriadas – por estudiosos 
norte-americanos especializados na educação de adultos, embora seja evi-
dente seu impacto na área” (BROADBRIDGE; WARREN; JONAS, 2011: 357).



44

Vinte anos mais tarde, a convite da Grundtvig-Studier, no intuito de 
divulgar Andragogy and N. F. S. Grundtvig: A Critical Link (Andragogia e 
N. F. S. Grundtvig: um elo crítico) em seu contexto focado em estudos sobre 
Grundtvig, retomei este tema sobre a leitura e o reconhecimento de seus 
escritos educacionais, observando a citação direta de sua obra. O ponto 
principal então foi: a crítica de vinte anos atrás ainda é válida? Mesmo após 
a ampliação da pesquisa para incluir outros estudiosos da aprendizagem 
continuada, cujo idioma de escrita fosse inglês? Eis a resposta:

A maioria dos educadores fora da Dinamarca (...) parece ainda 
não ter lido a obra de Grundtvig, nem em tradução e muito menos 
no original, e não o citam nos principais livros e artigos escritos 
sobre a educação de adultos (...) (WARREN, 2009: 167).1  

Dentre alguns exemplos atuais de trabalhos importantes que excluem 
a obra de Grundtvig, temos:

n �Adult and Continuing Education (Educação continuada e de adultos), 
de Jarvis e Griffin (2003), uma obra em cinco volumes tida como a 
primeira perspectiva completa da área de educação de adultos no 
ocidente e principais temas relacionados, contendo itens princi-
palmente do Reino Unido e América do Norte, não explora a con-
tribuição de Grundtvig para o desenvolvimento da aprendizagem 
continuada;

n �Adult and Continuing Education: Theory and Practice (Educação 
continuada e de adultos: teoria e prática) – um título anterior 
de Jarvis (1995) –, discute andragogia, Lindeman e Knowles, 
mas ignora Grundtvig por completo, ao passo que menciona 
brevemente as Folk High Schools (Escolas do Povo);

n �Handbook of Adult and Continuing Education (Manual de educação 
continuada e de adultos), de Wilson; Hayes (2000), com 768 páginas, 
publicado pela American Association of Adult and Continuing 
Education (Associação Americana de Educação Continuada e de 
Adultos), vem sendo apontado pela crítica como uma “referência 
definitiva” e, no entanto, Grundtvig não é mencionado sequer de 
passagem. 

n �International Perspectives on Lifelong Learning (Perspectivas 
internacionais sobre a aprendizagem continuada), de Istance, 
Schuetze e Schuller (2002), apresenta uma frase relevante: “No século 



45

XIX a Dinamarca abriu o caminho e sob a liderança de Grundvig 
[sic] inaugurou a aprendizagem continuada para a democracia 
participativa” (p. 32). A meu ver, diria ser importante explorar 
em alguma medida a perspectiva do fundador da aprendizagem 
continuada, entretanto, tudo o que Grundtvig recebeu nesta 
publicação foi uma frase em que seu nome é escrito de modo 
incorreto;

n �The Literature of Adult Education: A Bibliographic Essay (A literatura 
da educação de adultos: um ensaio bibliográfico), de Houle (1992), 
fornece o exemplo mais irônico da prática disseminada de relegar 
Grundtvig. Vinte anos após sua publicação em 1972 e três anos 
depois da crítica que fiz sobre seu trabalho no Adult Education 
Quarterly (o principal periódico sobre educação de adultos nos EUA), 
Houle tinha agora acesso a três pequenas traduções dos escritos de 
Grundtvig e alguns dos textos traziam suas ideias sobre educação. 
O novo trabalho de Houle era um estudo ainda mais amplo e 
apresentava uma análise de documentos com o declarado objetivo 
de ajudar os profissionais a encontrar a orientação necessária para 
melhorar sua prática em todas as áreas da educação de adultos. O 
estudo trazia mais de 1.200 títulos relativos à educação continuada. 
Em 1972, Grundtvig pelo menos fora mencionado. Já em 1992, seu 
nome foi abertamente ignorado em um extenso index internacional 
que reuniu nomes de estudiosos da educação de adultos. Ali estão 
figuras questionáveis como representantes deste tema específico, 
como Aristóteles, Thoreau, Tolstói e Swift. Por outro lado, em 
meras duas páginas sobre a história das Escolas do Povo, Houle cita 
Lindeman em um antigo estudo (BEGTRUP; LUND; MANNICHE, 
1936) da instituição dinamarquesa: “Os americanos terão ainda 
dificuldade em compreender o movimento dinamarquês, mas (...) 
ninguém precisa se satisfazer agora com interpretações de segunda 
mão” (p. 13). A dupla ironia desta observação sobre algo de segunda 
mão vindo de Lindeman, conforme apresentado no estudo de 1.200 
títulos que supostamente analisou todas as áreas da educação de 
adultos, parece uma piada pronta para o famoso senso de humor 
dinamarquês.

Quando fontes secundárias (artigos sobre Grundtvig com o objetivo 
de “espalhar as novas”) vêm à tona, a história é diferente e prontamente 
encontramos uma produção constante. Para mencionar alguns exemplos de 
frentes não americanas em particular:



46

n �Grundtvig-Studier, um anuário de 1948 com breve índice de artigos 
em inglês e alguns de seus artigos publicados em inglês;

n �Grundtvig’s Educational Ideas (As ideias educacionais de Grundtvig), de 
K. E. Bugge em N. F. S. Grundtvig, Tradition and Renewal: Grundtvig’s 
Vision of Man and People, Education and the Church, in Relation to 
World Issues Today (N. F. Grundtvig, tradição e renovação: o olhar de 
Grundtvig sobre o indivíduo e o povo, educação e a igreja em relação 
a temas globais contemporâneos), de Thodberg e Thyssen (1983); 

n �International Biography of Adult Education (Biografia internacional 
sobre a educação de adultos), de Thomas e Elsey (1985); 

n �Heritage and Prophecy: Grundtvig and the English-Speaking World 
(Herança e Profecia: Grundtvig e o mundo de fala inglesa), de 
Allchin, Jasper, Schjørring e Stevenson (1993); 

n �N. F. S. Grundtvig: An Introduction to His Life and Work (N. F. S. Grundtvig: 
uma introdução a sua vida e seu trabalho), de Allchin (1997);

n �Thinkers on Education (Pensadores da educação) Vol. 2, de Morsy (1997); 

n �Democracy Is Born in Conversations: Recreating N. F. S. Grundtvig 
for Lifelong Learners Around the World (A democracia nasce de con-
versas: recriando N. F. S. Grundtvig para estudantes de educação 
continuada no mundo todo), de Warren (1998);  

n �Grundtvig in International Perspective: Studies in the Creativity of Inter-
action (Grundtvig em perspectiva internacional: estudos sobre a 
criatividade da interação), de Allchin, Bradley, Hjelm e Schjørring 
(2000);

n �Education for the People: Concepts of Grundtvig, Tagore, Gandhi and 
Freire (Educação para o povo: conceitos de Grundtvig, Tagore, 
Gandhi e Freire), de Bhattacharya (2010).  

Quando relacionamos trabalhos em inglês direcionados à prática das 
ideias educacionais de Grundtvig, existem várias grandes organizações 
antigas e atuais (quatro na Dinamarca e uma nos EUA) que demonstram de 
modo relevante o impacto de Grundtvig fora da Dinamarca: 

n �Option (Opção), o jornal da Folk Education Association of Ame-
rica (FEAA – ou em português, Associação americana de edu-
cação popular), entre 1976 e 1998, publicou vários artigos sobre o 
impacto das ideias educacionais de Grundtvig;



47

n �Nornesalen: Center for Research on Life Enlightenment and Cul-
tural Identity (Centro de pesquisa sobre o “esclarecimento” para 
a vida e identidade cultural) iniciou em 1990 um estudo sobre o 
impacto de Grundtvig além das fronteiras da Dinamarca. Norne-
salen produziu vários livros, entre eles, Grundtvig’s Educational 
Ideas in Japan, the Philippines, and Israel (As ideias educacionais de 
Grundtvig no Japão, nas Filipinas e em Israel), de Zøllner (1994), 
Canada and Grundtvig (O Canadá e Grundtvig), de Bugge (1999), 
Folk High Schools in Bangladesh (As escolas do povo em Bangla-
desh), de Bugge (2001) e Grundtvig’s Educational Ideas in Central 
and Eastern Europe and the Baltic States in the Twentieth Century (As 
ideias educacionais de Grundtvig na Europa Central, do Leste e 
estados bálticos no século XX), de Kulich (2002);

n �O Instituto Cultural Dinamarquês (Det Danske Kulturinstitut), 
nome estabelecido em 1990 para o antigo Det Danske Selskab, 
fundado em 1940 para promover o conhecimento sobre a história e 
a cultura dinamarquesas, é basicamente um órgão administrativo 
financiado pelo estado que organiza mostras, seminários, estudos, 
viagens e publicações, e estas incluem obras esporádicas em 
inglês, às vezes sobre Grundtvig, como o livro de Thaning (1972) e 
a biografia de Thodberg e Thyssen (1983), volume editado sobre as 
ideias de Grundtvig “antes e agora”; 

n �A Association for World Education (AWE – ou em português, 
Associação para Educação Global), que começou nos EUA como 
a Association of World Colleges and Universities (Associação 
Internacional de Faculdades e Universidades), mas mudou o nome 
para AWE e foca seu trabalho em indivíduos inspirados pelos 
princípios de Grundtvig, bem como de outros pensadores que 
contribuíram para as ideias do iluminismo para a vida e a educação 
continuada global. Desde 1973 a Associação publica, em inglês, o 
Journal for Global Education (Jornal para a educação global); 

n �O Grundtvig Study Centre (GSC – ou em português, Centro de Estudos 
de Grundtvig), da Universidade de Aarhus, iniciou suas atividades 
em 1988 como Centre for Grundtvig Studies (Centro para estudos de 
Grundtvig) e tornou-se um importante instituto dedicado a pesquisas, 
publicações, conferências e seminários relacionados a Grundtvig. O 
GSC encomendou o livro de Allchin (1997), também organizou uma 
imprescindível série de traduções para o inglês da obra de Grundtvig. 
N. F. S. Grundtvig - A Life Recalled: An Anthology of Biographical Source-



48

-texts (N. F. S. Grundtvig – uma vida memorada: uma antologia de 
textos de fonte biográfica), de Bradley (2008), é o primeiro título da 
série e está organizado em quatro partes: as memórias de Grundtvig, 
as memórias sobre Grundtvig, um extenso índice para auxiliar os lei-
tores na compreensão do amplo contexto em que sua obra foi escrita 
no século XIX, e um prólogo contendo datas importantes na vida de 
Grundtvig. A seleção de textos terá especial ressonância para os inte-
ressados em história e religião.

Muitas pessoas e pequenas organizações (como o Movimento Japonês 
das Folk High Schools) também seguem examinando as ideias e instituições 
relacionadas ao pensamento de Grundtvig. Do mesmo modo, dissertações de 
mestrado e teses de doutorado vasculham temas caros a Grundtvig. Contar o 
número de Folk High Schools e instituições similares espalhadas pelo mundo é 
uma tarefa virtualmente impossível, em grande parte por problemas de defi-
nição do conceito. Seria uma Folk High School genuinamente grundtviguiana 
somente aquela que mantém semelhanças significativas com a original? Ou 
também aquela organização voltada ao aprendizado que incorpora algumas 
das ideias de Grundtvig? Ao reconhecer a dificuldade de tal esforço, a AWE 
decidiu se concentrar em pessoas fora da Dinamarca inspiradas pelos princí-
pios de Grundtvig e atuaram ou motivaram outros a atuar guiados por estes 
princípios. Meu artigo conclusivo em The School for Life (A Escola para a Vida) 
discorre brevemente sobre algumas dessas importantes figuras inspiradoras, 
geralmente movidas à ação a partir de visitas às Folk High Schools na Dina-
moarca e/ou através de extensas discussões sobre os princípios de Grundtvig 
com especialistas dinamarqueses. Destacam-se nesse grupo internacional os 
seguintes membros (esta não é uma lista completa):   

n �Eduard Lindeman, anteriormente discutido, é sem sombra de 
dúvida o nome mais importante nos EUA. Por sua influência, a 
filosofia, senão também a prática, da educação de adultos norte-
-americana foi cunhada a partir das ideias de Grundtvig;

n �Miles Horton, cofundador da Highlander Folk School em 1932 no 
Tennessee, é provavelmente o mais famoso profissional do modelo 
de educação “escola do povo”. A escola Highlander teve um papel 
significativo no movimento dos sindicatos de trabalhadores nos 
anos 1930-1940 e no Movimento dos Direitos Civis Americanos 
na década de 1950. Fechado em 1961 devido a seu ativismo, foi 
reorganizado como o Highlander Research and Education Center 



49

(Centro Highlander de Pesquisa e Educação), hoje reconhecido 
por seus programas culturais e cursos rápidos de liderança; 

n �Miles Tompkins inspirou Jimmy Tomkins e Moses Coady, os nomes 
por trás do Movimento Cooperativo de Antigonish [cidade da Nova 
Escócia (Canadá)], que estabeleceu o sistema de crédito coope-
rado para trabalhadores no país. Como ferramentas educacio-
nais, eles criaram os inovadores clubes de estudos e uma escola 
de líderes com princípios grundtiviguianos básicos em cursos de 
seis semanas; 

n �Shigeyoshi Matsumae, criador de mais de cem instituições educa-
cionais particulares, autor de mais de 60 livros, criou no Japão um 
patrimônio cultural inspirado em Grundtvig que se consolida dia 
a dia. Fundador do sistema da Universidade de Tokai, focada em 
engenharia e ciência, Matsumae concebeu ali um espaço para o 
Departamento de Estudos Nórdicos; 

n �Edicio de la Torre, importante líder do movimento de resistência 
durante o regime de Ferdinando Marcos nas Filipinas, criou o Insti-
tuto para a Democracia Popular, Educação Popular para o Empodera-
mento do Povo e a Education for Life Foundation (ELF – ou em portu-
guês, Fundação Educação para a Vida) para financiar as instituições 
por ele criadas. A ELF concebeu um modelo residencial modificado 
para as Escolas do Povo, sem edifícios ou terrenos de uso específico, 
considerado por Korsgaard (2002: 25) “o mais bem sucedido projeto 
inspirado em Grundtvig, patrocinado pela Dinamarca há 40 anos”; 

n �Julius K. Nyerere, primeiro ministro e mais tarde presidente da 
Tanganika, atual Tanzânia, patrocinou o desenvolvimento de cerca 
de 60 “faculdades de desenvolvimento”. Além de outros princípios 
inspirados em Grundtvig, Nyerere acreditava que a educação de 
adultos deveria ser parte integral e inseparável da vida de um povo 
e seu país, a fim de que esta pudesse contribuir com o desenvolvi-
mento de ambos;

n �Erica Simon, professora universitária francesa que lecionava 
cursos com temática escandinava, escreveu uma dissertação de 
doutorado ciclópica sobre Grundtvig e fundou uma pequena ins-
tituição no estilo da Escola do Povo na zona rural da França. Sem 
dúvida considerada a estrangeira com maior conhecimento sobre 
a história da Escola do Povo, deu várias palestras na Nordic Folk 
Academy (Suécia) que mais tarde foram traduzidas para o inglês; 



50

n �Jawaharlal Nehru, primeiro ministro da Índia, atestou ser Grun-
dtvig a fonte de inspiração para suas ideias. 

Por fim destaco, novas variações relacionadas a Grundtvig como tema. 
Seguem dois exemplos:

n �A Folk High School itinerante (Den Rejsende Højskole) [DRH], ini-
ciada em 1970, tem hoje 14 unidades em oito países em quatro 
continentes e mais de seis mil “instrutores de desenvolvimento” 
que integraram a equipe de funcionários da DRH. Sua página 
na rede declara como missão oferecer “estudos em cursos prá-
ticos, autodidáticos e tradicionais sobre assuntos globais, tra-
balho para o desenvolvimento e a luta contra a pobreza” (DRHS-
CHOOL, 2010); 

n �O Lifelong Learning Programme (LLP – ou em português, Pro-
grama de Aprendizagem Continuada), criado e financiado pelo 
Conselho e Parlamento Europeu, tem parcerias, treinamentos 
em serviço (in-service) e visitas de estudo em diversos países. 
Alguns subprogramas do LLP incluem personagens históricos 
associados a diferentes níveis de educação, por exemplo: Come-
nius (fundamental), Erasmus (superior), Grundtvig (educação 
de adultos) e Leonardo da Vinci (educação vocacional). A União 
Europeia publicou (2010) um panfleto em inglês anunciando 
oportunidades culturais e educacionais. As inscrições foram 
abertas no começo de 2010 e puderam participar interessados 
dos 27 países membros da União Europeia, assim como da Cro-
ácia, Islândia, Liechtenstein, Macedônia, Noruega e Turquia.  

A Escola para a Vida 

Além de A Escola para a Vida de 2011, existem mais três livros impor-
tantes contendo algumas traduções para o inglês dos escritos educacionais 
de Grundtvig. 

A Grundtvig Anthology: Selections from the Writings of N. F. S. Grundtvig 
(Uma antologia de Grundtvig: escritos selecionados de N. F. S. Grundtvig) 
(1783-1872), traduzido por N. L. Jensen e E. Broadbridge e editado por W. 
Michelsen, G. Albeck, H. Toftdahl e C. Thodberg (Cambridge and Viby, 1984); 

Selected Writings: N. F. S. Grundtvig, (Escritos selecionados: N. F. S. 
Grundtvig), traduzido e editado por J. Knudsen (Philadelphia, 1976); 

N. F. S. Grundtvig: Selected Educational Writings (N. F. S. Grundtvig: escritos 
educacionais selecionados), editado por M. Lawson, (ed.) (Skive, 1991). 



51

O recente livro de Bradley (2008) não traz os escritos educacionais de 
Grundtvig, mas seu índice monumental ajudará os leitores a compreen-
derem sua abordagem filosófica da vida.

Os livros de Jensen, Broadbridge e Knudsen estão fora de catálogo e, 
portanto, são difíceis de encontrar, além do fato de que a maioria dos textos 
ali não aborda ideias sobre educação. Já o livro de Lawson tem o crédito de 
ser o primeiro exclusivamente devotado à obra educacional de Grundtvig. 
Porém, para ser justo nesta avaliação, existem ali alguns problemas de tra-
dução e sua rede de distribuição é limitada. Embora estes títulos estejam dis-
poníveis em inglês, estudiosos da educação de adultos não dão a Grundtvig 
seu devido crédito acadêmico lendo e citando seus escritos, como fazem 
com outros nomes importantes do pensamento educacional. O “mistério 
acadêmico” apresentado no extenso exemplo norte-americano que abre este 
artigo é o caso mais explícito, mas não único, de uma aparente disposição 
para driblar os escritos de Grundtvig quando se reflete sobre a literatura 
da educação continuada. Por outro lado, conforme dito anteriormente, há 
um bom número de ótimos artigos e livros em inglês assinalando as ideias 
de Grundtvig e conferindo-lhes seu impacto internacional. E, no mundo 
todo, existem muitos líderes influenciados por sua filosofia. Sua influência 
e o impacto de suas ideias, no entanto, ocorreram quase sempre através de 
fontes secundárias (autores escrevendo sobre as ideias dele) e de discus-
sões orais. Esta segunda circunstância é uma ironia que o próprio Grun-
dtvig com certeza consideraria intrigante e talvez até se deleitasse, pois, ele 
sempre acreditou ser primordial este meio de comunicação. Após Christen 
Kold, o “criador” do sistema da Escola do Povo Dinamarquês, ter estabele-
cido sua escola baseada em Grundtvig em Ryslinge em 1851 (cronologica-
mente a terceira depois das escolas de Christen Flor e Rasmus Sørensen em 
Rødding (1844) e Uldum (1849), respectivamente, ambas pequenas, porém 
mais importantes em termos de influência), o movimento rapidamente se 
espalhou pela Dinamarca e toda a Escandinávia. Hoje, existem muitas insti-
tuições ao estilo das Escolas do Povo, desde as antigas às atuais, todas con-
tribuem para a educação continuada de adultos. Conforme observado por 
Korsgaard (2002, p. 24),

É intrínseco à autocompreensão do povo dinamarquês que a 
ideia sobre educação de adultos inspirada em Grundtvig e, con-
forme praticada na instituição escola do povo, comprova e con-
firma seu valor; e é inquestionável o fato de que ela contribuirá 
de modo muito significativo para o desenvolvimento das socie-
dades no Terceiro Mundo. 



52

Não é, entretanto, somente o Terceiro Mundo que pode se beneficiar 
com essas ideias. Como nunca antes, a educação continuada está sendo 
globalmente abraçada. Resumindo, é mais do que hora de termos um volume 
em língua inglesa abrangente e fidedigno da obra educacional de N. F. S. 
Grundtvig. Mas, como diz o ditado, falar é fácil. Embora o próprio Grundtvig 
tenha proclamado e repetido que a escrita se faz com “palavras mortas”, 
muito inferiores às “palavras vivas”, como aludido antes, alguns estudiosos 
dinamarqueses (por exemplo, Thaning (1972)) destacam que ele escrevia 
para se esclarecer – em suas palavras: “at skrive sig til Klarhed” (GRUNDTVIG, 
[1819]1983: 332). Estima-se que a produção completa de Grundtvig, em 
grande parte ainda não publicada, comporia uma coleção com 150 volumes. 
E mais, seus textos costumam ter emendas e podem aparecer em múltiplas 
versões, pois, ele retomou seus temas diversas vezes durante sua longa vida. 
Bradley (2008) escolheu duas primeiras linhas para a introdução de seu livro, 
uma citação de Edmund Gosse (crítico, autor e poeta inglês do fim do século 
XVIII e início do XIX): “Os escritos de Grundtvig, seja em prosa, seja em 
verso, nunca me atraíram. São tão exclusivamente nacionais que se tornam 
pouco e mal compreensíveis a um estrangeiro; jazem, se me permitem dizer, 
fora da tradição europeia” (apud BRADLEY, 2008: 29). Para se entender o caso 
aqui, consideremos uma opinião de Grundtvig no capítulo 5, “The Danish 
Four-leaf Clover” (O trevo de quatro folhas dinamarquês) de The School for 
Life (A Escola da Vida): “Eu realmente creio que tudo o que é belo e bom 
possa ser traduzido para o dinamarquês sem perda de espécie alguma, já o 
que há de melhor em dinamarquês não se pode traduzir em nenhum outro 
idioma, nem mesmo o inglês, sem que se perca pelo menos a metade” (2011: 
145). O próprio Grundtvig, em seu autoarrebatamento, parece corroborar a 
opinião de Gosse, sem mais argumentos. No entanto, a referida citação fez 
parte da página título de The School for Life apenas por um breve período 
e ela também demonstra a dificuldade da tradução e edição dos escritos 
de Grundtvig. Em segunda instância, digo brevemente, não é desejável 
que os leitores pensem que mesmo a melhor tradução de Grundtvig trará, 
na melhor das hipóteses, apenas metade do original. Para exemplificar a 
questão do pertencimento “exclusivamente nacional”, tradutores e editores 
devem imediatamente pensar na dificuldade de um parágrafo que explique, 
ou pior ainda, uma palavra que faça jus ao conceito de Grundtvig para 
folkelighed. Conforme normalmente aceito, o termo é essencial às suas ideias 
sobre educação popular. Porém, em outro idioma, este conceito é propenso a 
causar malentendidos. Na rede mundial, uma fonte popular dinamarquesa, 
Den Store Danske: Gyldendals åbne encycklopædi (www.denstoredanske.
dk), explica em dinamarquês que o termo foi criado no período Romântico, 

http://www.denstoredanske.dk
http://www.denstoredanske.dk


53

no século XVIII pelo alemão Herder e representa um conceito idealizado de 
herança cultural. Herança neste sentido refere-se à unidade entre pessoas 
de uma determinada área geográfica, conectadas por língua, história, 
natureza, valores e visões do futuro comuns. Arriscando uma definição mais 
particularizada, poderíamos tentar descrever o conceito como a cultura real 
e despretensiosa da “pessoa comum” em um país homogêneo: nacional, 
porém não nacionalista. As traduções inglesas, no entanto, muitas vezes 
recorreram à palavra folk 2, que no imaginário americano remete a visões 
da cultura folk, sua dança, suas canções e até estilo, cujo sentido pode ser 
pensado como sinônimo de rústico ou rural e não necessariamente de modo 
apreciativo. O transplante vocabular em inglês de uma escola inspirada 
pelas ideias de Grundtvig tem sido com frequência “folk high school”3— um 
termo que para os falantes de inglês pode significar duas coisas que este 
tipo de escola definitivamente não é: o Ensino Médio e algo relacionado à 
cultura caipira, um tipo de escola que os estudantes frequentariam para 
aprender uma atividade de subsistência, como a confecção de cestos de 
palha ou a dançar quadrilha, e não chegariam nem de perto à ideia de busca 
de sentido de sua própria vida. A equipe de tradução/edição de The School 
for Life debateu-se com este problema logo de saída e, finalmente, decidiu 
pelo termo “People’s High School” como sendo um substituto razoável, senão 
totalmente adequado, para a folkehøjskole, no qual o conceito de folkelighed 
está firmemente embutido. Fora a questão “nacional” inerente ao idioma 
dinamarquês, destacamos três desafios adicionais às edições da escrita de 
Grundtvig em tradução legível para o inglês. Primeiro, Grundtvig escrevia 
longas frases com novos sujeitos e verbos eclodindo a cada (frequente) 
conjunção. Segundo, seu estilo abusa de um termo cuja diferenciação se dá 
pelo contexto e não pela oração subordinada adjetiva. Terceiro, aparecem 
em profusão pronomes relativos e demonstrativos aparentemente soltos nas 
frases (este, aquele, o qual, do qual etc.), apenas revelando a que substantivo 
se referem mais de uma página adiante. 

Como exemplo da dificuldade, em um ponto-chave no texto de The 
School for Life, após seguirmos sete desses pronomes soltos até o substan-
tivo de referência, tendo por objetivo encontrar um uso não-diferenciado 
do termo “iluminismo para a vida”, descobrimos que o problema não era 
do artigo original, mas sim do iluminismo não ser o original. A equipe de 
edição escolheu acertadamente ajudar o leitor estrangeiro encurtando as 
frases e assinalando os termos por tipo (quando apropriado) e apresentando 
logo os substantivos de referência dos pronomes para evitar ambiguidade. A 
riqueza dos escritos de Grundtvig não é reduzida por estes ajustes para faci-
litar a vida do leitor. 



54

E, de fato, há muita riqueza a ser encontrada nos escritos de Grun-
dtvig, suas ideias estavam muito à frente de seu tempo, seus escritos são 
extraordinários, devido ao potente argumento de que a educação deve estar 
disponível para todos na “escola para a vida” e também por sua extrema exu-
berância, inclusividade e sofisticação, ao lado de contradições, verborragia 
e manutenção intencional da expectativa do leitor para a conclusão de uma 
ideia, como um suspense que não chega ao fim. 

Enfim, o leitor internacional pode agora descobrir a sagacidade e 
sabedoria de N. F. S. Grundtvig. A seguir, uma amostra do auge do vigor 
em sua escrita (em “A Congratulation to Denmark on the Danish Dimwit 
and the Danish High School” (Uma congratulação à Dinamarca pelo bronco 
dinamarquês e pela Escola Superior Dinamarquesa), The School for Life, 
Capítulo 15):

 
Por outro lado, penso que este resultado [os muitos benefícios da 
educação da Escola do Povo para todos] serão absolutamente 
impossíveis se, apenas por mais uma geração, retivermos e expan-
dirmos nosso sistema escolar completamente não dinamarquês e 
não natural e igualmente desmiolado e sem coração, com sua con-
sequente frieza cardíaca, constipação cerebral, inflamação cere-
bral, sem-gracice, letargia, mentalidade escrava, tensionites e mais 
todas as formas de desgraceiras populares e humanas (2011: 317).4 

Que admoestação! Que energia! Que desejo de contribuir para 
melhorar a sociedade! Com The School for Life, leitores no mundo todo têm 
agora um livro com o qual podem se deliciar e diretamente se beneficiar da 
inteligência vívida e probatória de N. F. S. Grundtvig e de sua grande ideia de 
que a aprendizagem deveria servir aos estudantes e não o contrário. 

Notas
1 Deve-se ter sempre em mente que as perguntas e respostas desta pesquisa relacionam-se apenas ao 
âmbito da língua inglesa. Contudo, a observação em foco também é verdadeira para outras línguas não 
dinamarquesas, até mesmo o alemão. Por exemplo, Friedentha-Hasse (1987) observou que “a influência 
de Grundtvig foi sentida [na Alemanha] durante toda sua vida e indiretamente pela prática de suas ideias, 
não pela assimilação direta de sua obra escrita”. Porém, uma extensa e abrangente antologia recente 
de Grundttvig em alemão (BUGGE; JØRGENSEN; LUNDGREEN-NIELSEN, 2010) apresenta traduções de três 
ensaios completos de Grundtvig sobre educação de adultos nas People’s High Schools (Escolas do Povo).

2 N.T.: A palavra folk tem origem no alemão e significa “povo”; em português podemos reconhecê-la 
na palavra folclore (folklore = lenda do povo); por outro lado, devido à exportação da cultura musical 
americana, tendemos a atribuir ideias semelhantes às dos norte-americanos, conforme relacionadas 
pelo autor deste artigo.  



55

3  N.T.: Literalmente “escola superior do povo”, embora como segmento da educação escolar básica 
High School no Brasil seja equivalente ao Ensino Médio.

4 O ponto a seguir parece ser sutil e longo demais para o corpo do texto principal, mas está aqui como nota 
de rodapé porque se relaciona tanto com a ideia de Gosse sobre os escritos de Grundtvig estarem “fora 
da tradição europeia” quanto com a dificuldade em se recriar as ideias de Grundtvig em outro idioma. Na 
passagem citada, na qual Grundtvig condena o sistema educacional corrente à época na Dinamarca, 
16 das principais palavras em inglês derivam do latim e uma do grego, ao passo que estas palavras em 
dinamarquês não têm origem em nenhuma destas duas línguas clássicas. O que importa isso? Grun-
dtvig em seus escritos critica abertamente a educação latina por considerá-la elitista e morta. Ele queria 
que o idioma da educação fosse o dinamarquês para que fosse acessível a todos (e não apenas aqueles 
destinados à vida acadêmica). Tendo conhecimento de vários idiomas (sendo ele mesmo um estudioso), 
Grundtvig emprestou do alemão palavras desde o século XIV em diante (ex.: substantivos e verbos com 
o prefixo “Be-/be-“) que eram aceitas na época como um dinamarquês normal e assim preservava sua 
escrita da influência linguística da Roma e Grécia antigas. Esta observação não se restringe a esta pas-
sagem, mas a toda sua obra em geral. Grundtvig procurou usar as línguas anglo-saxônicas, escandi-
navas e nórdicas sempre que possível, ao mesmo tempo em que habilmente evitava os termos latinos. 
Assim sendo, os leitores de língua inglesa (N.T.: e os de língua portuguesa nesta tradução) poderão apre-
ciar o conteúdo do trecho escolhido para finalizar este artigo, contudo, é muito provável que o “anel de 
palavras dinamarquesas” não surtirá o mesmo efeito que o original tem nos falantes de dinamarquês. 
É também questionável a afirmação de que seus escritos estejam fora da tradição europeia, uma vez 
que se empenham em criar uma tradição [norte]europeia e, portanto, estariam totalmente nela inse-
ridos, uma tradição em que os idiomas não dependam das chamadas línguas clássicas, de uma era 
passada e antiquada. Como Grundtvig bem sabia, a maioria dos frequentadores das igrejas católico-
-romanas não entendia uma palavra das missas em latim.  Para finalizar aqui, nenhuma das palavras na 
citação foi inventada por Grundtvig, nem mesmo o original dinamarquês para o divertido “tensionites” 
(N.T.: neologismo em português) que inicialmente pensei em se tratar de erro de digitação de “tonsillitis” 
(N.T.: em inglês inflamação da amídala). Mas não. Tensionite é um neologismo em português para o neo-
logismo em inglês “tinsillitis” para o original em dinamarquês Glimmersyge. Estes aspectos fascinantes 
da escolha vocabular de Grundtvig permanecem como substrato das ideias que ele incansavelmente 
tentou expressar da forma mais clara possível e, por isso, passou a vida inteira aprimorando seus textos. 
Embora os leitores em outros idiomas possam perder uma parte da aura estética do autor, o mais impor-
tante é que o brilhantismo de suas ideias seja sim traduzível do dinamarquês, conforme costuma acon-
tecer com as ideias potentes. Para nos ajudar a trazer palavras interessantes do passado para o uso 
atual, as boas ideias iluminam nosso caminho. N.B.: Agradeço a Flemming Lundgreen-Nielsen por sua 
expertise sobre a escolha vocabular de Grundtvig e sua raiz linguística.

Abreviações 

BROADBRIDGE, E.; WARREN, C.; JONAS, U. (eds.). The School for Life: N. F. S. Grundtvig 
on education for the people. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.

Referências 

Obras de Grundtvig 
BRADLEY, S. A. J. (ed.). N. F. S. Grundtvig. A life recalled: An anthology of biographical 
source-texts. Aarhus: Aarhus University Press, 2008.

BROADBRIDGE, E., (trad. e ed.), WARREN, C. (ed.), JONAS, U. (ed.). The School for Life: 
N. F. S. Grundtvig on education for the people. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.



56

GRUNDTVIG, N. F. S. (ed.). Danne-Virke, IV, Højbjerg, [1819]1983. (um jornal filosófico, 
poético, polêmico sediado em Copenhagen com maioria de artigos escritos pelo 
próprio Grundtvig)

JENSEN, N. L. et al. (eds.). A Grundtvig Anthology: Selections from the writings of 
N. F. S. Grundtvig (1783-1872). Cambridge: Cambridge and Viby, 1984.

KNUDSEN, J. (ed.). Selected Writings: N. F. S. Grundtvig, Philadelphia: Fortress Press, 1976.
LAWSON, M. (ed.) N. F. S. Grundtvig: Selected educational writings. Skive, 1991.

Obras de outros autores
ALLCHIN, A. M. N. F. S. Grundtvig: An introduction to his life and work. Aarhus: Aarhus 
University Press, 1997.

ALLCHIN, A. M. et al. (eds.). Grundtvig In International Perspective: Studies in the 
creativity of interaction. Aarhus: Aarhus University Press, 2000.
 
ALLCHIN, A. M. et al. (eds.). Heritage and Prophecy: Grundtvig and the English-
Speaking world. Aarhus: Aarhus University Press, 1993.

ARISTOTLE. Rhetoric. Tradução de W.R. Roberts. Whitefish: 2009.

BEGTRUP, H.; LUND, H.; MANNICHE, P. The Folk High Schools of Denmark and the 
Development of a Farming Community. 3. ed. Oxford: 1936.

BERGEVIN, P. A Philosophy for Adult Education. New York: 1967.

BHATTACHARYA, A. Education for the People: Concepts of Grundtvig, Tagore, Gandhi 
and Freire. Rotterdam: Brill Sense 2010.

BHATTACHARYA, A. Tagore, Gandhi and Freire / synthesizing their educational 
thoughts with that of Grundtvig: Viewed from a third world perspective. Journal of 
World Education, v. 35, n. 2, p. 10-25, 2005.

BROOKFIELD, S. The Contribution of Eduard Lindeman to the Development of Theory 
and Philosophy in Adult Aducation. Adult Education Quarterly, 34, p. 185-196, 1984.

BUGGE, K. E. Grundtvig’s Educational Ideas. In: THODBERG, C.; THYSSEN, A. P. (eds.). 
N. F. S. Grundtvig, Tradition and Renewal: Grundtvig’s vision of man and people, 
education and the church, in relation to world issues today. Copenhagen: Nordic 
Book, (1983). p. 211-225.
 
BUGGE, K. E. Canada and Grundtvig. Vejle: 1999.



57

BUGGE, K. E. Folk High Schools in Bangladesh. Odense: 2001.

BUGGE, K. E.; JØRGENSEN, T.; LUNDGREEN-NIELSEN, F. (eds.). N. F. S. Grundtvig: Schriften 
in Auswahl. Göttingen: 2010. 

DEN STORE DANSKE: Gyldendals åbne encycklopædi, 2011. Disponível em: <www.
denstoredanske.dk>

DRH-SCHOOL website, 2010. Disponível em: <www.drh-movement.org.>

EUROPEAN UNION. What’s in It for Me? EU opportunities in education, culture and 
youth. Luxembourg: EU, 2010.

FRIEDENTHAL-HAASE, M. N. F. S. Grundtvig and German Adult Education: Some 
observations on the intercultural reception of theory. Studies in the Education of 
Adults, Leicester, v. 19, n. 1, p. 13-25, 1987.

HOULE, C. O. The Design of Education. San Francisco: Jossey-Bass, 1972.

HOULE, C. O. The Literature of Adult Education: A bibliographic essay. San Francisco: 
Jossey-Bass Publishers, 1992.

ISTANCE, D.; SCHUETZE, H. G., SCHULLER, T. (eds.). International Perspectives on 
Lifelong Learning. Philadelphia: Editora, 2002.

JARVIS, P. Adult and Continuing Education: Theory and practice. New York: Editora, 1995.

JARVIS, P.; GRIFFIN, C. (eds.). Adult and Continuing Education: Major themes in 
education. 5 vols. London: University of Birmingham Library, 2003.

KIDD, J. R. How Adults Learn. New York: [1959]1973.

KNOWLES, M. S. The Modern Practice of Adult Education: Andragogy versus 
pedagogy. New York: 1970.

KORSGAARD, O. Education for Life Foundation / The Philippine-Danish folk schools 
– Paaralang bayan paaralang buhay. Journal of World Education, Other Dreams, 
other Schools! Around N. F. S. Grundtvig and the Danish folk high schools (special 
edition), v. 32, n. 2, p. 23-27, 2002.

KULICH, J. Grundtvig’s Educational Ideas in Central and Eastern Europe and the 
Baltic States in the Twentieth Century. Copenhagen: 2002.

http://www.denstoredanske.dk
http://www.denstoredanske.dk
http://www.drh-movement.org


58

LAWSON, M. (ed.). N. F. S. Grundtvig: Selected educational writings. Skive: 1991.

LINDEMAN, E. C. The Meaning of Adult Education. Montreal: 1961.

MORSEY, Z. (ed.). Thinkers on Education. V. 2. Lanham: 1997.

STEWART, D. W. Adult Learning in America: Eduard Lindeman and his agenda for 
lifelong education. Malabar: 1987.

THANING, K. N. F. S. Grundtvig. Tradução de D. Hohnen. Odense: 1972.

THODBERG, C.; THYSSEN, A. P. (eds). N. F. S. Grundtvig, Tradition and Renewal: 
Grundtvig’s vision of man and people, education and the church, in relation to 
world issues today. Copenhagen: 1983.

THOMAS, J. E.; ELSEY, B. International Biography of Adult Education. Nottingham: 1985.

WARREN, C. The International Reception of N. F. S. Grundtvig’s Educational Ideas. In: 
BROADBRIDGE, E.; WARREN, C.; JONES, U. (eds.). The School for Life. Aarhus: Aarhus 
University Press, 2011. p. 350-369.

WARREN, C. Andragogy and N. F. S. Grundtvig Revisited. Grundtvig Studier, n. 60, p. 
165-172, p. 269-270, 2009.

WARREN, C. (ed.). Democracy Is Born in Conversations: Recreating N. F. S. 
Grundtvig for lifelong learners around the world. Nyack, New York &  Northampton, 
Massachusetts: Circumstantial Productions & Folk Education Association of 
America Nyack: 1998.

WARREN, C. Andragogy and N. F. S. Grundtvig: A critical link. Adult Education 
Quarterly, v. 39, n. 4, p. 211-223, 1989.

WILSON, A. L.; HAYES, E. R. Handbook of Adult and Continuing Education. New York: 
Oxfor University Press, 2000.

ZØLLNER, L. Grundtvig’s Educational Ideas in Japan, the Philippines, and Israel. 
Vejle: Krogh.1994.

  
Este artigo é basicamente o texto da palestra apresentada na Conferência 

de Pesquisa sobre Grundtvig em Aarhus, Dinamarca, para celebrar o 
lançamento de The School for Life em 30 de agosto de 2011. Foi publicado no 
Periódico Internacional de Estudos sobre Nicolai Frederik Severin Grundtvig 
(1783-1872) – Centro de Estudos sobre Grundtvig - Setembro 2012



59

Quando cantamos 
juntos: Zilphia Horton e 
o coração da Highlander
Folk School

Carrie Ann Welsh
tradução de Chris Ritchie

SOBRE A AUTORA
CARRIE ANN WELSH Diretora de Programa do Centro para Ética 
e Educação da Universidade de Wisconsin-Madison, EUA, 
gerindo-o, planejando e facilitando reuniões, atuando como 
supervisora e mentora de estudantes e produzindo materiais 
curriculares.



60

Introdução
	

Imagine que você está viajando pelo centro dos Montes Apalaches nos anos 
1930, para além das montanhas verdejantes a Leste da cidade de Mon-
teagle, no Tennessee. Ali, onde nuvens leves se achegam aos ancestrais 

Montes Apalaches e se dissipam no nevoeiro, você encontraria o local onde 
nasceu a Highlander Folk School. Se fechar os olhos, você, talvez, ouça um 
canto e talvez seja a voz da ativista e cantora folk Zilphia Horton, o “coração 
cantor da Highlander” (CARTER, 1994). Ao explorarmos o trabalho cultural 
de Zilphia na Highlander de 1935 a 1956, é possível rastrear a influência do 
filósofo dinamarquês Grundtvig no Sudeste dos EUA. 

O cofundador da Highlander, Myles Horton, visitou a Dinamarca em 
1931 e voltou ao Tennessee um ano depois com o sonho de trazer a visão da 
Folk Scholls de Grundtvig para o Sul dos EUA. Vemos a influência de Grun-
dtvig em particular no nome original da escola, Highlander Folk School. 
Atualmente, chama-se Centro de Pesquisa e Educação Highlander, mas a 
escola ainda existe em New Market, no estado do Tennessee, e há décadas 
educa gerações de ativistas de movimentos sociais, abordando questões 
relacionadas aos trabalhadores, direitos civis, globalização, ambientalismo 
e direitos LGBTQ. 

A segunda herança de Grundtvig é também uma herança da Highlander, 
o canto em grupo. Ao buscarmos a influência de Grundtvig na Highlander, uma 
pessoa em especial se destaca como herdeira dos ideais de Grundtvig, Zilphia 
Horton, a primeira diretora cultural da escola. Casada com Myles Horton, ela 
era uma ativista e cantora folk que começou a trabalhar na escola em 1935, 
logo que a Highlander se estabeleceu como referência na educação dos traba-
lhadores. Zilphia talvez seja mais conhecida por adaptar o hino muito popular 
“We Shall Overcome” (Nós venceremos) aos movimentos por justiça social 
na década de 1940. Sua pedagogia cultural, especialmente o uso do canto em 
grupo, fez da Highlander um lugar de educação participativa para os trabalha-
dores nos anos em que Zilphia exerceu o cargo.1

Cantar é, muitas vezes, uma poderosa ferramenta de construção 
dos movimentos, permeando cultura, causa e tempo. Grundtvig sabia 
disso quando deu ênfase ao canto em grupo como um exercício para 
formar a identidade nacional na Dinamarca no século XIX. Zilphia Horton 
também estava ciente disso quando desenvolveu a abordagem popular da 
Highlander para a educação dos trabalhadores americanos na era do New 
Deal.2 Grundtvig e Zilphia têm em comum a teoria da epistemologia cola-
borativa, segundo a qual não sabemos o que sabemos até compartilharmos 
nosso conhecimento e o que aprendemos juntos é mais significativo do que 



61

a percepção individual.  Para ambos os educadores, o canto é o caminho 
do despertar da “educação para a vida”.

Escolas para toda a vida

Myles Horton visitou a Dinamarca para conhecer mais sobre 
Grundtvig e as escolas do povo. Após ter estudado na Universidade de 
Cumberland, no Union Theological Seminary e na Universidade de Chicago, 
ele buscava um caminho educacional além da aprendizagem formal do 
livro. Em 1931, foi para a Dinamarca, onde estudou a língua dinamarquesa 
e visitou as escolas do povo. Em sua autobiografia, ele conta que estava mais 
interessado em aprender sobre a história de como as escolas do povo come-
çaram do que em descobrir como haviam evoluído. “Há muito a se aprender 
na forma como as coisas começam”, escreveu ele. “Você não pode cortar 
o topo de uma árvore, colocá-la no solo e fazê-la crescer – você tem que 
aprender sobre suas raízes” (HORTON, 1998:51). As raízes eram importantes 
para Myles, elas simbolizavam uma solidez que crescia ao se honrar as cone-
xões com o passado e entre as pessoas.

Myles era fascinado pela filosofia educacional de Grundtvig e escreveu 
extensivamente sobre esta influência em sua autobiografia, The Long Haul.3 
Estava particularmente encantado com a visão de Grundtvig de uma Escola 
para a Vida que substituiria a “educação acadêmica sem vida”, que ele pró-
prio experimentou durante os anos como estudante nas várias universidades, 
seminários e instituições privadas que frequentou (HORTON, 1998:51).

Atraído tanto pela filosofia educacional de Grundtvig quanto pela figura 
histórica do educador, Myles identificou-se com ele de modo pessoal. Ambos 
eram resilientes e motivados a ajudar os outros. “Eu o via como um rebelde 
com visões proféticas”, escreve Myles, a seguir, “um campeão dos pobres e dos 
sem voz”. Myles observou que ele e Grundtvig haviam passado por dificuldades 
semelhantes que marcaram seu caráter quando jovens: “imaginei que a ter-
rível depressão econômica pela qual ele passou aos 27 anos – mais ou menos a 
minha idade na época – deve tê-lo afetado como a Grande Depressão que para-
lisou os Estados Unidos estava me afetando” (HORTON, 1998:51). Myles (1983) 
escreve que o início do programa da Highlander foi “moldado pela Grande 
Depressão dos anos 1930”, uma época que ele define como “um período tur-
bulento de desespero e criatividade”. Vendo a si mesmo e seu povo na obra 
de Grundtvig, Myles estava determinado a levar as mudanças que Grundtvig 
havia realizado na Dinamarca para os Estados Unidos (HORTON, 1983).

Para Myles, o propósito da educação não era apenas o conhecimento 
que os professores compartilhavam, mas também as relações que os alunos 



62

desenvolviam entre si. Uma ideia fundamental que guiaria a filosofia de 
solidariedade da Highlander. “As pessoas encontrariam sua identidade não 
dentro de si, mas na relação com os outros”, escreveu Myles (1998:52-53) 
sobre as escolas do povo na Dinamarca. Cantar em grupo era um dos meios 
mais expressivos de conexão. Myles descobriu que Grundtvig “acreditava que 
através de canções e poesia os alunos conseguiam compreender verdades que 
de outro modo lhes escapariam, e que cantar em uníssono era uma maneira 
eficaz de inspirar e aproximar as pessoas”. Em um diário que manteve durante 
a estada na Dinamarca, listou detalhes que podem ser “particularmente úteis 
no futuro”, entre eles: aprendizagem em pares, interação social em ambiente 
não-formal, um propósito altamente motivador e o canto em grupo. Cantar em 
uníssono se tornaria um componente importante da educação na Highlander, 
em especial, após a chegada de Zilphia.

A educação dos trabalhadores na década de 1930

Myles retornou ao Tennessee em 1932, com Don West e James 
Dombrowski, fundou a Escola Highlander (GLEN, 1996). A Highlander 
começou como uma escola para a educação dos trabalhadores e, na his-
tória deste segmento, ela se destaca pela ênfase curricular em arte, música 
e teatro.

Em resposta ao desemprego generalizado durante a Grande 
Depressão, o New Deal do Presidente Roosevelt na década de 1930 visava à 
retomada econômica através de programas destinados a construir infraes-
trutura, gerar empregos e educar os trabalhadores. Diversos projetos exe-
cutados pela Works Progress Administration (Administração do Progresso 
das Obras) e outros programas apoiaram a educação dos trabalhadores e a 
educação artística. A educação dos trabalhadores, em particular, era muito 
atrativa, combinando habilidades vocacionais e industriais na esperança de 
se consolidar a democracia através da educação.

A educação dos trabalhadores tomou várias formas durante a década 
de 1930, dos programas do New Deal patrocinados pelo governo aos pro-
gramas de educação diretamente afiliados aos sindicatos. De acordo com 
o historiador Joseph F. Kett (1994:359), a educação dos trabalhadores “era 
um canhão solto no convés do movimento sindical”. Abertos a interpreta-
ções variadas, alguns programas promoveram uma educação liberal tradi-
cional; outros usaram a educação para radicalizar os trabalhadores; e outros 
ainda, como a Highlander, combinaram políticas radicais e treinamento 
baseado em oficinas e artes populares para criar algo novo – uma pedagogia 
que combinava música e a construção de solidariedade  para empoderar os 



63

indivíduos e desenvolver líderes para os movimentos locais. Frank Adams 
(1980:234), historiador da Highlander, sugere que este objetivo não especí-
fico era intencional, “deixar que as pessoas que a frequentam e a época em 
que vivem definam precisamente o seu significado”.  A Highlander deve sua 
longevidade a essa capacidade de adaptação.

A Highlander diferia de outras escolas para os trabalhadores em vários 
aspectos. Para começar, oferecia cursos curtos, de seis semanas, no estilo 
menos acadêmico de oficina. Além disso, identificava-se como uma “escola 
do povo”, distinta pela abordagem de ensino baseada nos estudantes e pelo 
currículo baseado em artes. Como outras instituições de ensino para os tra-
balhadores, o objetivo da Highlander era a mudança social, mas sua preocu-
pação maior era empoderar os indivíduos através da construção do grupo e 
da educação artística. Além disso, ao contrário da maioria das escolas segre-
gacionistas do Sul, a Highlander era multirracial.

Como na educação dos trabalhadores da Dinamarca, a Highlander 
enxergava seus estudantes como indivíduos completos, com uma vida 
e experiências relevantes. Embora seus perfis ideológicos sejam dis-
tintos, as escolas de formação dos trabalhadores na Dinamarca eram uma 
extensão natural das escolas do povo de Grundtvig (KORSGAARD, 2015).  
Esses dois tipos de escolas tinham em comum a premissa de que a edu-
cação dos trabalhadores não deveria ver o trabalhador simplesmente 
como um aluno, mas como uma pessoa cujo trabalho era apenas uma 
parte de sua vida. A educação dos trabalhadores na Dinamarca e na 
Highlander dava ênfase à importância da comunidade. Conforme Grun-
dtvig escreveu, “a vida humana só pode alcançar sua realização plena 
em comunidade” (KORSGAARD, 2015:324). A educação dos trabalhadores 
encontrou seu propósito no aprendizado conjunto.

Embora semelhante em abordagem pedagógica e ideologia, o currí-
culo da Highlander se distinguia das escolas do povo tradicionais escan-
dinavas por não focar em habilidades acadêmicas ou vocacionais. Adams 
descreve a abordagem educacional mais arrojada da Highlander: “como as 
escolas do povo na Dinamarca que a precederam, a Highlander não desa-
prova o ensino de conhecimento básico, mas seus alunos não são ensinados 
a se adaptar à exploração” (ADAMS, 1980:221).

Em 1935, a Highlander oferecia aulas de introdução à criação de sin-
dicatos: história do trabalho, problemas sindicais, como falar em público, 
procedimentos parlamentares, economia e jornalismo trabalhista (Glen, 
1996:64). Oferecia também programas com peças teatrais focadas em temas 
operários e artes. Essas aulas forneceriam à Zilphia a base de uma abor-
dagem popular para a organização do trabalho.



64

As raízes de Zilphia

Embora Myles Horton tenha visitado a Dinamarca e observado direta-
mente a influência educacional de Grundtvig, é no trabalho cultural desen-
volvido por Zilphia Horton que podemos verificar melhor a presença do 
legado de Grundtvig na Highlander. Myles reconhece em sua autobiografia 
que “embora o programa cultural fosse um dos nossos objetivos desde o 
início, ele não começou de fato até que Zilphia Johnson, uma jovem de Paris, 
no estado do Arkansas, chegou aqui como estudante em 1935” (HORTON, 
1998:75).  A habilidade de Zilphia em “trazer à tona os talentos de seu 
público” (AUSTIN, 1991:49-52) alinhava-se perfeitamente com a abordagem 
popular almejada pela Highlander.

Nascida em 1910, Zilphia era de família branca, rica, em uma comu-
nidade pobre de Paris, no estado do Arkansas, uma cidade de 1.500 habi-
tantes nas verdes colinas dos Montes Ozark (WILLENS, 1988:29). A seca, a 
depressão e, por fim, a Lei Seca [que proibia a produção, o comércio e o 
consumo de bebidas alcoólicas no país] reduziam as opções de emprego 
fora da mineração (ARKANSAS HISTORIC PRESERVATION PROGRAM, s.d.). 

O carvão foi literalmente a base da economia da pequena Paris até o início 
do  século XX. Em 1935, a região contava com 1.044 mineiros, ou seja, pra-
ticamente a população inteira com idade suficiente para trabalhar passava 
longas horas nas minas.

O pai de Zilphia era superintendente de minas da Paris Purity Coal 
Company e a família Johnson prosperava enquanto muitos enfrentavam 
dificuldades econômicas. Zilphia teve aulas particulares de música e, no 
College of the Ozarks (Escola Superior dos Ozarks), estudou música e teatro, 
formando-se em 1931 (WELKY, 2013:109). Embora tenha usufruído da 
riqueza de sua família, ela usou seu talento para defender a classe trabalha-
dora, muitas vezes contrariando seu pai.

	 Em 1930, chegou à cidadezinha um novo pastor da congregação pres-
biteriana, o reverendo Claude Williams, pregador do Evangelho Social, vol-
tado aos ensinamentos de justiça social do Novo Testamento. Os discursos de 
Williams atraiam os jovens sulistas radicalizados como Zilphia (GELLMAN; 
ROLL, 2011:56).  Socialista cristão e antirracista, ele muito ensinou à Zilphia 
sobre um ativismo engajado e vigoroso.

Williams, como outros pregadores do Evangelho Social na década de 
1930, acreditava que os ensinamentos do Novo Testamento eram revolucioná-
rios e usava passagens bíblicas para apoiar o movimento trabalhista.4 De acordo 
com Uffe Jonas (2015:187), estudioso de Grundtvig, “toda a linha de pensamento 
de Grundtvig está baseada em uma das declarações mais radicais do Novo 



65

Testamento”: nossa redenção das possessões terrenas, ou seja, o mesmo que o 
reverendo pedia a seus discípulos. Zilphia levou esses ensinamentos a sério e 
logo deixou sua família, partindo para o Leste, rumo ao Tennessee.

A música era essencial na congregação de Williams e Zilphia se iden-
tificou com esta maneira de abordar o Evangelho (HAYS; KOPPELMAN, 
2003:5). Atribui-se a ela a ideia de adaptar hinos conhecidos para o movi-
mento trabalhista de Williams. Mas essa era uma prática comum dos movi-
mentos sociais, porque as letras eram facilmente adaptadas às melodias e 
vice-versa, elas se encaixavam uma na outra como um zíper e, por isso, eram 
chamadas de “zipper songs”. Lee Hays, um proeminente cantor e político 
que também conheceu Williams, deu a ele o crédito por inaugurar o movi-
mento da zipper music, com canções simples em melodias conhecidas, que 
se repetem em refrões para que novas letras pudessem ser criadas conforme 
o contexto. As zipper songs mais tarde se tornaram uma parte importante 
do trabalho de Zilphia na Highlander. “Por serem muito rítmicas e cheias de 
ginga, elas pegam fácil”, escreveu Hays (2003:63)5 sobre essas canções.

Em uma entrevista com Candie Carawan, diretora cultural da 
Highlander por muitos anos, Ralph “Teffie” Tefferteller, codiretor de música 
e teatro ao lado de Zilphia até 1938, conta:

As canções antigas tornaram-se um veículo para levar novas men-
sagens e cantar tornou-se uma força unificadora. Por causa da 
antiga tradição do canto nas igrejas e nas casas, foi muito natural 
que o canto se desenvolvesse no Sudeste do país como um aliado à 
luta para o enfrentamento e a superação de situações desumanas. 
Pregadores e trabalhadores, todos tinham esse tipo de experiência 
com a música, fossem negros ou brancos (ERENRICH; CARAWAN, 2018).

Como a música nos cultos da igreja, as zipper songs eram tão conhe-
cidas e populares que ajudavam a construir o sentido de comunidade e, em 
segunda instância, a criar e organizar um movimento.

Um exemplo clássico de zipper song contemporânea foi uma do icô-
nico cantor folk americano Woody Guthrie, que adaptou novas letras à 
melodia de sua canção “Lonesome Valley” (Vale solitário). Os versos origi-
nais começam assim:

Você tem que andar naquele vale solitário
Você tem que andar por si 
Ninguém aqui pode andar por você
Você tem que andar sozinho.6



66

A versão zipper, adaptada ao movimento trabalhista do qual a música 
de Guthrie fazia parte, diz:

Você tem que se juntar à grande união
Você tem que se juntar a ela por si
Todos aqui se juntarão a ela com você
Você tem que se juntar à grande união sozinho.7

Com repertório vasto e incrivelmente adaptável, as zipper songs esta-
beleceram a base para a “abordagem folk” da pedagogia musical de Zilphia.

Ela admirava o reverendo Claude Williams, mas muitos não. Para os 
conservadores da pequena Paris do Arkansas, ele era um radical perigoso. 
Sua determinação em exaltar os trabalhadores daquela cidadezinha triste 
causou uma profunda ruptura entre a congregação e os líderes locais e, 
mais tarde, entre o reverendo e os velhos conselheiros de sua própria Igreja. 
Em última instância, essas divergências levaram Zilphia a romper com seu 
pai. Ela, uma jovem branca e rica para os padrões locais, era uma discípula 
improvável de Williams e, com certeza, sabia desde o início que seu enga-
jamento seria um problema. Williams era um ardente apoiador da United 
Mine Workers (UMW, em português: União dos Trabalhadores de Minas) e 
acreditava que o potencial transformador da União no cenário da desigual-
dade econômica era equivalente a uma conversão religiosa no bem-estar do 
espírito. Ao falar sobre fé na União, disse:

O verdadeiro cristianismo não se encontra na maior parte das 
igrejas, mas você vai encontrá-lo na sede do sindicato dos 
mineiros. Eu vi e o testei em campo, no meu contato com as bases 
da União dos Trabalhadores de Minas. A união é a única força 
com potencial maior que o sistema satânico do capitalismo. É 
a expressão viva da fraternidade entre os homens, dos pobres 
humildes que são os eleitos de Deus (BELFRAGE, 1944:101).

	
Williams considera que o verdadeiro cristianismo é a base da soli-

dariedade sindical. Grundtvig emprega a igreja como arquétipo de uma 
identidade coletiva. Ele descreve o estado como “o músculo do coração 
no corpo físico que distribui e guia os fluxos espirituais que emanam do 
coração maior da sociedade civil” (JONAS, 2015:176). Grundtvig, como 
Williams, destaca as “relações sociais do coração” compartilhadas entre 
as pessoas:  “se quisermos conceber o Estado a partir de suas fundações, 
devemos vê-lo em nossos corações!” (apud JONAS, 2015:175).  Uma visão 



67

compartilhada deu corpo à fundação da solidariedade, ou seja, o coração é 
a base da solidariedade.

Zilphia, “o coração cantor da Highlander” (CARTER, 1994), faz ecoar 
este sentimento sobre a importância de uma visão compartilhada, de uma 
causa comum. Conforme dizia: “o canto, a poesia, a literatura – todas estas 
coisas que enriquecem a vida – são como os lírios d’água. O que está na 
superfície é totalmente dependente do que ocorre embaixo”.8 Ela acreditava 
que para conseguir cantar, era preciso antes compreender o significado das 
canções. Do mesmo modo que a palavra viva de Grundtvig era o cerne da 
conexão entre as pessoas, as raízes do lírio d’água no fundo lodoso, invisí-
veis porém essenciais, eram um símbolo do que havia de mais importante 
na pedagogia musical de Zilphia.

A visão radical de Williams o colocou em dificuldades com a Igreja e 
ele acabou sendo exonerado do cargo de pastor na pequena Paris em 1934 
“com base no abandono de sua congregação, sua adesão ao comunismo e 
por pregar crenças não reconhecidas pela Igreja” (DUNBAR, 1981:70). No 
caso de Zilphia, sua associação com Williams deixou-a em maus lençóis com 
a família. Quando ela se juntou ao reverendo na empreitada de organizar os 
trabalhadores da mina de seu pai, ele rompeu com a filha, em repúdio às 
suas “atitudes cristãs revolucionárias” (GLEN, 1996:43).

Na sequência desses eventos, tanto Williams quanto Zilphia deixaram 
a cidade – o reverendo foi transferido para outro lugar no Arkansas e Zilphia 
foi para a Highlander, no Tennessee. Howard Kester, um amigo de Williams 
e colega pregador do Evangelho Social prestou apoio à Zilphia em sua par-
tida. Kester sugeriu que ela aprendesse mais sobre os fundamentos da orga-
nização do trabalho e a Highlander era o melhor lugar para se começar. 
Kester (1935) conhecia os fundadores da Highlander e a reputação da escola 
por oferecer uma abordagem distinta para a educação dos trabalhadores. 
Ele adivinhou o impacto que Zilphia causaria: “você também seria capaz de 
fazer uma importante contribuição para a escola”, escreveu. Embora Kester 
não pudesse prever o inestimável valor da contribuição de Zilphia para a 
Highlander, ele provavelmente viu nela o mesmo que Williams e Hays: uma 
jovem entusiasmada, talentosa e independente que queria usar a música 
para mudar o mundo.

A abordagem popular para a educação dos trabalhadores

Zilphia chegou às montanhas da Highlander em janeiro de 1935.9 Sua 
formação clássica em música consolidou o legado musical da Highlander 
e sua experiência como ativista nos piquetes no Arkansas a ajudaram a 



68

adaptar suas habilidades artísticas para a construção do movimento traba-
lhista através da educação. Ela se inscreveu em uma oficina de seis semanas, 
porém, logo se tornou uma presença permanente na escola. Pouco depois 
dessa oficina, se casou com Myles em uma pequena cerimônia em casa.

A chegada de Zilphia à Highlander marcou o início da abordagem folk 
na escola. “Foi com ela o início do que a Highlander realmente se tornou”, 
disse Myles (s.d). E (também) que ele aprendeu “muito” com Zilphia. Ela 
“trouxe uma nova formação cultural”, lembrou, “teatro e dança e música, 
história oral, contação de histórias – todos as coisas que eu cresci ouvindo, 
mas simplesmente não tinha pensado em como relacionar ao aprendizado”. 
Talvez tanto quanto a própria formação de Myles nas escolas do povo da 
Dinamarca, a contribuição da abordagem popular de Zilphia para a edu-
cação dos trabalhadores ajudou a Highlander a consolidar sua missão como 
uma escola que apoiava uma pedagogia do povo baseada na educação artís-
tica para o movimento trabalhista.

Juntos, Zilphia e Myles desenvolveram uma abordagem popular [com 
a música folk] para educar os trabalhadores, exclusiva da Highlander. Nos 
primórdios da escola, os dois traçaram uma visão para o desenvolvimento 
da filosofia educacional da escola. Em total acordo com a filosofia adaptativa 
que descreve, este manuscrito é um documento vivo, com anotações a lápis 
nas margens (WORKERS’ Education, s.d.). Nele, os Horton (s.d.) enfatizam 
que para ser eficaz a educação deve “começar do ponto onde estão as pes-
soas e ser construída a partir das experiências delas”.10 Uma boa educação 
precisava ter raízes verdadeiras e uma visão compartilhada.

Zilphia e Myles começaram com o básico. O que os trabalhadores 
querem? Uma vida próspera. “Geralmente”, escreve o casal, os trabalha-
dores “estão interessados em ganhar a vida e em ter algum prazer; desejam 
ter, mas não sabem como conseguir, oportunidades culturais, sociais e inte-
lectuais, e uma vida melhor para si e seus filhos” (WORKERS’ Education, 
s.d.). As escolas do povo da Dinamarca hoje têm uma premissa similar. Em 
1930, a Associação Educativa dos Trabalhadores mudou o nome da Escola 
do Povo Grundtviguiana em Roskilde para Escola Superior dos Trabalha-
dores. O comentário do diretor na ocasião foi que a escola superior para 
os trabalhadores “busca elevar seu nível de vida e daquilo que eles podem 
conquistar” (KORSGAARD, 2015:324). E o que eles desejavam ia além de sua 
mera identidade como trabalhadores.

De certa forma, há dois pontos marcantes na história da pedagogia 
da Highlander e a influência de Zilphia permeia ambos: sua participação 
no desenvolvimento de uma abordagem popular para a educação dos tra-
balhadores e as contribuições em arte e música para a organização criativa. 



69

Sua ênfase no canto em grupo valorizava o processo criativo e não apenas 
o produto. Juntamente com Ralph “Teffie” Tefferteller, codiretor de música 
e teatro até 1938, o programa cultural da Highlander ganhou projeção 
nacional e até internacional.

Música e o movimento trabalhista

Enquanto os Estados Unidos lutavam para sair da Grande Depressão 
dos anos 1930, a arte popular passava por uma renovação cultural. A música 
folk, em especial, atraía aqueles mais impactados pela economia em declínio. 
O revival da música folk americana oferecia um repertório de luta e espe-
rança para a classe operária enquanto cantores folk como Woody Guthrie 
viajavam pelas cidadezinhas sofridas do país. A verdade era que essas can-
ções não eram simplesmente uma espécie de salvação para quem suportava 
a opressão; as ideias por trás das letras eram uma força para a mudança. A 
música folk, especialmente quando cantada em grupo, é vista por muitos 
ativistas e cantores folk contemporâneos como uma arma contra a injus-
tiça. “As ideias podem se tornar armas quando incorporadas ao pensamento 
e tornam-se uma extensão da experiência de vida das pessoas”, escreveu 
Myles Horton (s.d.) mais tarde.

Zilphia era afetuosa e de relacionamento fácil, tinha um perfil natural 
para organização. Septima Clark, ativista dos Direitos Civis e mais tarde 
diretora de oficina da Highlander, lembra-se de como Zilphia era capaz 
de “trazer um pouco de alegria” (CLARK; BLYTHE, 1962:126.) para a “vida 
dura e monótona” (ADAMS, 1980:221) dos mineiros e agricultores locais. 
Com sua voz poderosa e a formação clássica, ela aprendia as canções rapi-
damente, mas seu talento não deixava ninguém inibido durante as aulas. 
O cantor folk Pete Seeger descreveu a “bela voz soprano de Zilphia, uma 
voz rara e despretensiosa, nada exibida”. Woody Guthrie escreveu para ela 
em 1948, admirado por seu talento e referindo-se a ela em terceira pessoa, 
como se ela fosse uma celebridade: “Com certeza precisamos de muito mais 
vozes fortes e francas como a de Zilphia Horton no mundo todo” (ADAMS, 
1980:221).  Pete Seeger admirava a habilidade dela em deixar o público bem 
à vontade. “Zilphia, com sua franqueza direta, impressionava como pessoa 
e com o seu canto quem quer que a conhecesse”, observou Seeger (apud 
ADAMS, 1980:221).

Embora sua formação musical tenha sido clássica, podemos notar em 
suas reflexões sobre arte e política que, para ela, a música era uma atividade 
inerente ao ser humano. A música estava no centro de tudo. “A música é a 
linguagem da vida e para a vida” (ADAMS, 1975:76), ponderou. Ela acredi-



70

tava piamente que a música era para todo mundo, não apenas para as elites 
(ADAMS, 1975:76). “As pessoas podem se conscientizar de que muitas das 
canções sobre seu cotidiano –sobre seu trabalho, suas esperanças, alegrias 
e tristezas – são canções de valor” (ADAMS, 1975:76), escreveu. Para ela, a 
música era estética e política.

Na elaboração de sua abordagem popular da música, Zilphia precisou 
considerar a origem diversa dos estudantes – alguns eram membros de sin-
dicatos, outros ativistas com diploma universitário. Nas décadas de 1930 
e 1940, a maioria dos estudantes vindos de outros estados eram sulistas, 
muitos eram mineiros ou agricultores arrendados. A Highlander também 
desafiou a lei segregacionista americana e recebia muitos afro-americanos 
nas oficinas.11

Com frequência, os estudantes traziam as canções de sua infância: can-
ções folk, hinos e gospels. Mais tarde, Myles Horton afirmou que “aspectos 
importantes da história da Highlander poderiam ser contados através da 
música – de canções tradicionais e de luta – que foi levada para a escola pelo 
povo” (HORTON; KOHL, 1990). Muitos alunos conheciam os elementos tra-
dicionais da música da região dos Montes Apalaches, como a leitura de par-
tituras, o saltério dos Apalaches e as cantigas infantis.12 Zilphia acreditava 
que uma cultura compartilhada, criada através do canto em grupo, seria 
ainda mais poderosa que a tradição.13 Com letras que contavam histórias, 
as canções folk reuniam estudantes de origens diversas e promoviam entre 
eles um sentimento de comunidade e solidariedade.14

Segundo Zilphia, as canções trazidas pelos alunos, originárias de sua 
vivência, de suas raízes culturais, lhes davam “um novo sentido de digni-
dade e orgulho de seu patrimônio cultural” (ADAMS, 1975:76). Para ela, a 
“cultura” incluía as raízes das pessoas e a visão compartilhada que poderiam 
desenvolver juntas. Em 1956, declarou:

Há duas razões muito importantes pelas quais eu canto as can-
ções que canto: uma é ter sentimento pelas pessoas que as 
cantam, que as compuseram, e a outra é a crença no que elas 
representam... Mas isto não é suficiente! Eu tenho que acreditar 
nas pessoas para quem eu canto (HORTON, 1956).

Zilphia aprimorou sua arte democrática (AUSTIN, 1991)15 sempre 
destacando a importância do grupo. Ela acreditava que se as pessoas “tra-
balhassem juntas tempo bastante, certas coisas aconteceriam a elas. 
Fazem conquistas, têm tradições, costumes etc. que outras pessoas não 
têm” (AUSTIN, 1991). Descreveu esses rituais de compartilhamento como 



71

uma forma de herança cultural. “Cantar sempre fez parte da tradição da 
Highlander”, explicou Myles e ainda que: “qualquer movimento com signi-
ficado precisa ter uma base emocional e o canto é um indício deste signifi-
cado” (AUSTIN, 1991).

A música folk foi importante para consolidar o movimento operário 
a partir da experiência – o coração – dos trabalhadores. Zilphia viu essas 
experiências como base da autenticidade política: “a canção folk nasce a 
partir da realidade. É essa realidade dura e genuína que dá vitalidade e força 
à canção” (ADAMS, 1975:76). A música folk se tornou forte por suas raízes, 
mas sua importância se deve à possibilidade de adaptá-las de modo signifi-
cativo.16

Hinos trabalhistas

A Highlander atendeu uma importante demanda do movimento tra-
balhista: criar um espaço para a construção da solidariedade e para o desen-
volvimento dos líderes de grupos ativistas operários (HANSON, 1941:146-
147). Os próprios trabalhadores julgaram necessário que o movimento 
tivesse líderes e descobriram no canto uma forma cultural de exaltar e 
educar grandes grupos. Pessoas que cantam não são inspiradoras apenas 
para o indivíduo em si, mas beneficiam o grupo inteiro e, em última ins-
tância, alentam o movimento dos trabalhadores como um todo.  

Uma das ações do programa de extensão da Highlander nas comuni-
dades eram os piquetes. Com seu acordeom, Zilphia elevava o moral dos 
participantes convocando-os a cantar (ADAMS, 1980:221). Dada sua abor-
dagem popular, baseada na educação em grupo para os trabalhadores, 
não surpreende que as canções mais conhecidas de Zilphia incluíssem 
uma mensagem coletiva: “We shall overcome” (nós venceremos) e “We 
shall not be moved” (não nos removerão), ambas muito cantadas durante 
as ações do movimento trabalhista e o dos direitos civis. Zilphia talvez seja 
mais conhecida por “We Shall Overcome”, que ela aprendeu com os planta-
dores de tabaco da Carolina do Sul quando frequentaram a Highlander no 
final da década de 1940. Posteriormente, Guy Carawan, diretor cultural da 
Highlander, e o cantor folk Pete Seeger também a disseminaram durante 
o Movimento pelos Direitos Civis dos anos 1960. E até hoje “We shall over-
come” é um hino pela liberdade, reconhecido mundialmente.  

Zilphia contava que foi graças a “We shall overcome” que os trabalha-
dores de Chattanooga conquistaram seu sindicato. A manifestação dos ope-
rários da indústria têxtil e seus simpatizantes foi recebida com uma rajada 
de metralhadoras no ar; assim a polícia dispersou os manifestantes e desa-



72

pareceu. Minutos após essa recepção intimidadora, Zilphia e alguns ati-
vistas se levantaram do chão, onde haviam se jogado por proteção, e juntos 
começaram a cantar ao pé dos portões da fábrica. Pouco a pouco, quem se 
escondeu atrás dos edifícios e armazéns se aproximou e todos cantaram “We 
shall not be moved” (sic). Por fim, os trabalhadores em greve conseguiram 
um sindicato. “Essa canção é como um hino de trabalho”, disse, “foi ela que 
conferiu reconhecimento aos operários. Isso é o que uma música significa 
em muitos lugares” (HORTON, 1956). Em Chattanooga, a canção os ajudou a 
alcançar um objetivo tangível.

Cantar em grupo tinha três propósitos na Highlander: inspirar as pes-
soas, motivá-las nos momentos difíceis da luta trabalhista e promover a soli-
dariedade e o coração. Contudo, às vezes, somente as canções não eram o 
bastante. Em fevereiro de 1956, dois meses antes de morrer, Zilphia viajou 
para o Oeste e deu uma palestra na Montana Farmers Union School (Escola 
da União dos Fazendeiros de Montana). Ela falou sobre o papel das canções 
no movimento trabalhista e comparou a arte dos movimentos sociais a um 
lírio d’água. Alertando seu público sobre as disputas internas nos sindicatos, 
ela lembrou que o lírio d’água não pode florescer se um grupo deixar de ser 
solidário. “Quando cantamos com um grupo e as pessoas perdem seu pro-
pósito, suas crenças e ideais, então o lírio d’água se solta” (HORTON, 1956). 
Zilphia não cantava para sindicatos cindidos, que tinham perdido a visão 
comunitária.17 Alguns “se tornaram tão reacionários que ficam compla-
centes e perderam seus ideais... Eu não quero cantar para pessoas assim” 
(HORTON, 1956). Ela não dava atenção a grupos que se identificavam como 
sindicatos, mas não tinham uma visão compartilhada. “Se não existe algo 
em que acreditem”, dizia, “no que me diz respeito, não há nada que valha a 
pena cantar sobre nós” (HORTON, 1956). Para ela, a música e a visão com-
partilhada eram indissociáveis.

A conexão entre Zilphia Horton e N. F. S.  Grundtvig se reflete em seu 
sentimento sobre a importância de se aprender na e com a comunidade. 
Grundtvig (2015:62) descreveu sua abordagem educacional como um “tipo 
diferente de aprendizado [que] não só se estende a tudo o que se conhece, 
mas abraça... uma ideia viva e um propósito comum, que é a iluminação 
da vida humana em todas as direções e relações”. Para Zilphia, esse tipo 
de aprendizado ocorria de modo mais amplo nas canções cantadas em 
grupo. Invocando uma filosofia semelhante, ela escreveu:

O mais importante é o valor do canto para articular um tema ou 
para dar expressão a nossas aspirações e propósitos mais ele-
vados. ‘Resistência em tempos de dificuldade», «a luta pela liber-



73

dade e pela vitória’, ‘a construção de um novo mundo’ são temas 
poéticos aos quais poetas como Burns deram uma expressão 
poderosa. Compartilhamos deste espírito e desta luta quando 
cantamos juntos (HORTON, s.d.).

A abordagem popular de Zilphia Horton na educação dos traba-
lhadores está alinhada à visão da Highlander para empoderar as pessoas 
através da solidariedade e do canto. A abordagem incluía um programa 
diário independente, que permitia a participação de quem assim desejasse 
a qualquer momento. Do mesmo modo que o piquete incorporava a resis-
tência a condições de trabalho injustas, cantar em grupo oferecia um espaço 
de conexão para a voz e o corpo, a mente e o coração. Por meio do canto 
em grupo, ativistas do movimento trabalhista aprenderam a usar a música 
como forma de desenvolver e expressar uma visão compartilhada. Como 
resultado desse processo criativo, poderiam construir solidariedade, enco-
rajar-se nas reuniões e desenvolver mais líderes para realizar o mesmo. A 
abordagem popular de Zilphia trouxe apoiadores de peso para a escola e deu 
à Highlander um legado musical, iniciado por Myles Horton em sua visita à 
Dinamarca, onde conheceu o movimento das escolas do povo inspirado por 
N. F. S.  Grundtvig.

Conclusão
	
Quando cantamos juntos, cantamos o luto, a exaltação, em cantos, 

hinos, cantarolamos. A escuta e a voz são simultâneas: assim somos ouvidos. 
Quando cantamos juntos, cantamos alto o bastante para nos unirmos e can-
tamos baixinho para ouvir cada voz em harmonia com as outras, numa sin-
tonia suave. Juntos cantamos as mesmas palavras, cada um com sua própria 
voz, numa reivindicação.

Cantar em grupo é uma poderosa ferramenta na construção dos movi-
mentos sociais porque cantar é em si um movimento que pede presença de 
espírito, consciência corporal e adaptabilidade para a mudança. Ermon Fay 
Duschenes, irmã mais nova de Zilphia, disse a Candie Carawan, realizadora 
cultural da Highlander desde a década de 1960, que “a música, como trabalho 
cultural, era o sumo. A música em si não é importante. Mas a música como 
parte do trabalho, trazendo seu conteúdo, é muito importante” (ERENRICH; 
CARAWAN, 2018) A abordagem popular de Zilphia permitiu que as pessoas 
encontrassem significado nas músicas que cantavam juntas.  

Por fim, Zilphia não viveu para ver a extensão de sua influência: ela 
morreu tragicamente em 1956 de intoxicação renal. Entretanto, como as 



74

canções que ela celebrou, seu legado continua vivo através da música. Sua 
abordagem educacional com a música folk espalhou-se pelo mundo em 
forma de canções e “We shall overcome” se tornou um hino mundial de jus-
tiça que permeia gerações, movimentos e fronteiras – a mensagem deste 
hino vai além da poesia da letra e da maestria melódica. Ao cantá-lo em 
grupo, somos lembrados de que devemos ouvir uns aos outros e viver uns 
com os outros, criando assim a nossa própria educação radical para a vida. 

Notas
1 Este capítulo foi adaptado a partir da pesquisa original no meu artigo de mestrado de 2016, “When 
We Sing Together: Zilphia Horton e “The Folk Approach” da Highlander Folk School, 1935-1956” (inédito). 
Enquanto outros estudiosos escreveram sobre sua influência na música e no teatro, meu estudo faz um 
retrato das atividades culturais de Zilphia do ponto de vista educacional.

2 O New Deal, implementado entre 1933-1937 pelo presidente Franklin Roosevelt nos Estados Unidos, con-
sistiu em uma série de medidas voltadas à recuperação econômica norte-americana e para minimizar 
para a população os efeitos da crise de 1929.

3 N.T.: um possível título para a tradução não realizada deste livro em português seria A longa jornada.

4 Um exemplo de tal verso são os versos do Novo Testamento Mateus 4:18-22: “Enquanto caminhava 
pelo Mar da Galiléia, [Jesus] viu dois irmãos, Simão (que se chama Pedro) e André seu irmão, lançando 
uma rede no mar, pois eles eram pescadores.  E ele lhes disse: “Siga-me, e eu vou fazer de vocês pesca-
dores de homens”. Imediatamente eles deixaram suas redes e o seguiram. E ao partir ele viu dois outros 
irmãos, Joaquim, o filho de Zebedee e João seu irmão, no barco com Zebedee seu pai, consertando as 
redes, e ele os chamou. Imediatamente eles deixaram o barco e seu pai e o seguiram.

5 Hays também se refere à biografia de Williams por Belfrage como “a única biografia de existente sobre 
zipper songs”, que foi republicada várias vezes, e continuamente adaptada para o público contempo-
râneo.

6 “Lonesome Valley”, de Woody Guthrie.  
Disponível em: www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm.

7 “Gonna Join That One Big Union”, de Woody Guthrie.  
Disponível em: https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm

8 As imagens de raízes lamacentas de um lírio de água podem ter sido de Zilphia, projeto para esta conversa, 
mas o simbolismo tinha existido por milhares de anos antes no budismo. Monge vietnamita Zen Thich Nhat 
Hahn usa este imaginário de lama e lótus para descrever o sofrimento e alegria em Sem lama, sem Lótus 
(2014): “Sem lama, não pode haver lótus... Sem sofrimento, há nenhuma felicidade... Se você sabe como fazer 
bom uso da lama, você pode cultivar lótus bonitos. Se você sabe como fazer bom uso do sofrimento, você 
pode produzir felicidade”. Zilphia visão da cultura compartilhada foi igualmente transformadora.

9 Para saber mais sobre como o New Deal afetou a política e o ativismo do Sul, veja o Subversive 
Southerner, de Catherine Fosl (2006):25-26) sobre Anne Braden.

10 Para ampliar a discussão sobre a etimologia e o uso de Grundtvig para os termos Pessoas, Folk, Cul-
tura, ver: ØHRGAARD. Fichte and Grundtvig as Educators of the People. In: HALL, John A.; KORSGAARD, Ove; 
PEDERSEN, Ove K. Building the Nation: N. F. S.  Grundtvig and Danish National Identity. Montreal: McGill-
-Queen’s University Press, 2015. p. 315-330.

11 Embora os afro-americanos frequentassem a Highlander desde 1933, as leis de Jim Crow em vigor no 
sul e o racismo na região apontam que os estudantes da Highlander eram em sua maioria brancos até 
1944 (ADAMS, 1980:222). Em 1940, a Highlander cortou oficialmente os laços com os sindicatos racistas 
do sul (ADAMS, 1980:223).

http://www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm
https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm


75

12 Em uma dissertação sobre a história musical de Zilphia, Alicia Ruth Massie-Legg oferece um breve 
contexto da herança da música folk em Appalachia, incluindo uma afirmação por Denisoff (1971) que 
os livros de salmos coloniais foram “a primeira forma de canções de propaganda” na história do país; 
Massie-Legg (2014:86) conclui que “essa antiga tradição da participação congregacional na canção 
permitiu que a canção de persuasão se tornasse o veículo escolhido para a mudança social”.

13 Adams (1980:223) relata que a música e a dança “provocaram nas pessoas determinação e auto-
confiança de maneira que nenhuma outra comunicação poderia”, acrescentando que [Zilphia] “foi 
extraordinariamente dotada para unir as pessoas através da música e para ajudar as pessoas a se 
expressarem escrevendo sua própria música”.

14 Para saber mais sobre a história da música popular e sua importância na política de esquerda e movi-
mentos sociais, veja o trabalho do historiador da música popular Ronald Cohen, especialmente Rainbow 
Quest (2002), Work and Sing (2010) e Depression Folk (forthcoming, 2016). Conferir: Freedom in the Air, de 
Josh Dunson (1965), Singing Out: An Oral History of America’s Folk Music Revivals, de David King Dunaway e 
Molly Beer (2010) e Great Day Coming: Folk Music and the American Left, de Serge Denisoff (1971).

15 Aleine Austin cunhou a frase “arte democrática” para descrever a abordagem popular Zilphia para a 
educação dos trabalhadores.

16 Em sua dissertação de 2012, Mary McAvoy descreve as inovações dramáticas de Zilphia como “refres-
cantemente simples” em sua abordagem improvisada, criada em grupo. McAvoy (2012:167) escreve 
que, “constantemente a criação de novas peças específicas para as necessidades de um grupo espe-
cífico de trabalhadores foi, em muitos aspectos, revolucionário”. Da mesma forma as adaptações 
musicais de Zilphia poderiam ser descritas como “revolucionárias” em conteúdo e pedagogia.

17 Anne Braden se referiu à “mitologia” desta época como os [anos] “cinquenta silenciosos”, quando [o 
ativismo social] “foi absolutamente esmagado”, contando a Catherine Fosl como tinha sido importante 
conhecer ativistas do sul como os Horton. “Que sorte termos conhecido a nata da América”, lembrou 
Braden, “as pessoas que nunca pararam de lutar naquele período” (Fosl, 2002:192).

Referências

ADAMS, Frank. Highlander Folk School: Social Movements and Social Change 
in the American South. In: PAULSTON, Rolland G. Other Dreams, Other Schools: 
Folk Colleges in Social and Ethnic Movements. Pittsburgh: University Center for 
International Studies, University of Pittsburgh, 1980. p. 214-234.

ADAMS, Frank; HORTON, Myles. Unearthing Seeds of Fire: The Idea of Highlander. 
Winston-Salem, N.C.: J.F. Blair, 1975.

ARKANSAS HISTORIC PRESERVATION PROGRAM. History & Architecture: Arkansas 
Historic Preservation Program. Disponível em: <www.arkansaspreservation.com/
historic-properties/_search_nomination_popup.aspx?id=2463>Acesso em: 22 
jan. 2015

AUSTIN, Aleine. Zilphia. Social Policy, v. 21, n. 3, p. 49-52, 1991. SocINDEX with Full Text, 
EBSCOhost. Acesso em: 06 ago. 2014.

BELFRAGE, Cedric. A Faith to Free the People. New York: Dryden Press, 1944.

http://www.arkansaspreservation.com/historic-properties/
http://www.arkansaspreservation.com/historic-properties/


76

BLEDSOE, Thomas. Or We’ll All Hang Separately: The Highlander Idea. Boston: 
Beacon Press, 1969.

BRAMELD, Theodore (Ed.). Workers’ Education in the United States. New York: 
Harper & Bros., 1941.

CARTER, Vicki K. The Singing Heart of Highlander Folk School. New Horizons in Adult 
Education and Human Resource Development, v. 8, n. 2, p. 4-24, 1994. doi:10.1002/
nha3.10061. 

CLARK, Septima Poinsette; BLYTHE, LeGette. Echo in My Soul. New York: Dutton, 1962.

DUNBAR, Anthony. Against the Grain: Southern Radicals and Prophets, 1929-1959. 
Charlottesville: University Press of Virginia, 1981.

ERENRICH, Susan J.; CARAWAN, Candie. Zilphia Horton: The Singing Heart of the 
Highlander Folk School. In: International Leadership Association, June 2018. 
Disponível em: <https://intersections.ilamembers.org/member-benefit-access/
interface/grassroots-leadership/susan-erenrich-june-2018.>

FOSL, Catherine. Subversive Southerner: Anne Braden and the Struggle for Racial 
Justice in the Cold War South. New York: Palgrave Macmillan, 2002.

GELLMAN, Erik S.; ROLL, Jarod. The Gospel of the Working Class: Labor’s Southern 
Prophets in New Deal America. Urbana/Chicago/Springfield, IL: University of Illinois 
Press, 2011.

GLEN, John M. Highlander: No Ordinary School. 2nd ed. Knoxville: University of 
Tennessee Press, 1996.

GRUNDTVIG’S Ideas in North America: Influences on Highlander Research and 
Education Center, New Market, Tennessee, USA. Conference June 16-19, 1983. 
In: HORTON, Myles. The Myles Horton Reader: Education for Social Change. The 
University Tennesse Press, 2003. Zilphia Horton Papers, Wisconsin State Historical 
Society, Box 3, Folder 21.

GRUNDTVIG, Nicolai F. S.  The School for Life: N. F. S.  Grundtvig on Education for 
the People. Editado por Clay Warren e Uffe Jonas. Traduzido por Edward F. S. 
Broadbridge. Aarhus: Aarhus University Press, 2015.

GUTHRIE, Woody. “Gonna Join That One Big Union”. Disponível em:<https://
woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm>

https://intersections.ilamembers.org
https://intersections.ilamembers.org


77

GUTHRIE, Woody. “Lonesome Valley”. Disponível em: <www.woodyguthrie.org/Lyrics/
Lonesome_Valley.htm>

HAYS, Lee; KOPPELMAN, Robert S. “Sing Out, Warning! Sing Out, Love!”: The Writings 
of Lee Hays. Amherst, MA: University of Massachusetts Press, 2003.

HANH, Thich Nhat. No Mud, No Lotus: The Art of Transforming Suffering. Berkeley, 
CA: Parallax Press, 2014.

HORTON, Myles. Folk School Process at Highlander. s.d. MHP, Box 11, Folder 13.

HORTON, Myles, Grundtvig and Danish Folk Schools. s.d. MHP, Box 3, Folder 9.

HORTON, Myles; FREIRE, Paulo. We Make the Road by Walking: Conversations on 
Education and Social Change. Philadelphia, PA: Temple Univ. Pr., 1990.

HORTON, Myles; KOHL, Judith. The Long Haul: An Autobiography. New York: 
Doubleday, 1990.

HORTON, Zilphia. Labor Songs. New York: Textile Workers Union of America, 1939.

HORTON, Zilphia. Techniques are Tools. In: Community Social Action Program. 
Montreal: McGill University Adult Education Service, 1946.

HORTON, Zilphia. Palestra na Montana School, 16 de fevereiro de 1956. Zilphia Horton 
Papers (transcribed by author).

JONAS, Uffe. On the Church, the State, and the School: Grundtvig as Enlightenment 
Philosopher and Social Thinker. In: HALL, John A.; KORSGAARD, Ove; PEDERSEN, Ove 
Kaj. Building the Nation: N. F. S.  Grundtvig and Danish National Identity. Montreal: 
McGill-Queen’s University Press, 2015. p. 161-191.

KESTER, Howard. Carta à Zilphia Horton, 24 de janeiro de 1935. box, folder 13. 
Madison, Wisc.:  Zilphia Horton Papers, Wisconsin Historical Society, s.d.

KETT, Joseph F. The Pursuit of Knowledge under Difficulties: From Self-improvement 
to Adult Education in America, 1750-1990. Stanford: Stanford University Press, 1994. 
P. 359.

KORSGAARD, Ove. On the Church, the State, and the School: Grundtvig as 
Enlightenment Philosopher and Social Thinker. In: HALL, John A.; KORSGAARD, Ove; 
PEDERSEN, Ove Kaj. Building the Nation: N. F. S.  Grundtvig and Danish National 
Identity. Montreal: McGill-Queen’s University Press, 2015. p. 315-330.



78

LETTERS from Camp Lacquemac, n.d. Zilphia Horton Papers, Wisconsin State 
Historical Society, Box 15, Folder 16.

MASSIE-LEGG, Alicia R. Zilphia Horton, A Voice for Change. 2014. Tese (Doutorado) - 
University of Kentucky, 2014.

MCAVOY, Mary. Rehearsing Revolutions: Labor Drama Experiments in Workers’ 
Colleges, 1930-1940. 2012. Tese (Doutorado) - University of Wisconsin-Madison, 2012.

REUSS, Richard A.; REUSS, JoAnne C. American Folk Music and Left-wing Politics, 
1927-1957. Lanham, Md.: Scarecrow Press, 2000.

SEEGER, Pete; BLOOD, Peter. Where Have All the Flowers Gone: A Singer’s Stories, 
Songs, Seeds, Robberies. Bethlehem, PA: Sing Out, 1993. Print.

WELKY, Ali. Encyclopedia of Arkansas Music. Little Rock: Butler Center for Arkansas 
Studies, 2013.

WILLENS, Doris. Lonesome Traveler: The Life of Lee Hays. New York: Norton, 1988.

WOODY Guthrie, carta à Zilphia Horton, 22 de fevereiro de 1948. Zilphia Horton 
Papers, Wisconsin State Historical Society, Box 15, Folder 13.

WORKERS’ Education, (n.d.). Zilphia Horton Papers, Wisconsin State Historical 
Society, Box 15, Folder 4.



79

Grundtvig e o Terceiro Mundo:
Democracia, Desenvolvimento 
e Iluminismo

Asoke Bhattacharya
tradução de Chris Ritchie

SOBRE O AUTOR
ASOKE BHATTACHARYA Diretor do Instituto de Aprendizagem ao Longo 
da Vida de Bangladesh, é professor aposentado da Jadavpur Univetrsity, 
Kolkata (Índia). Recebeu o Prêmio UNESCO-National Literacy Mission Award 
em 1999 por sua contribuição no campo da alfabetização. Ele pode ser con-
tatado por e-mail: asokebhattacharya@yahoo.co.in.



80

G ostaria de iniciar questionando a validade do termo Terceiro Mundo, 
um conceito concebido por Alfred Sauvy (1898-1990) a partir da 
noção francesa do Terceiro Estado. No entanto, seu emprego polí-

tico data do final da década de 1960, quando os chineses procuraram 
categorizar o mundo em três partes: a primeira formada pelas nações 
ocidentais capitalistas desenvolvidas; a segunda era a União Soviética e 
os países do Leste europeu; e a terceira incluía os países da Ásia, África e 
América Latina. Hoje, após a queda do socialismo na antiga União Sovi-
ética e no Leste europeu, o segundo mundo não existe mais, portanto, 
temos apenas dois mundos. O que não se enquadra no primeiro deve ser 
incorporado ao segundo.

Além da razão geográfica e política, há uma forte razão psicológica 
para se rejeitar o termo Terceiro Mundo. Na língua inglesa, algo conside-
rado ruim ou impróprio é geralmente qualificado como “terceiro”. Por 
exemplo, a passagem de trem na terceira classe, um produto de terceira 
categoria e etc. No cenário internacional, ao dizermos “Terceiro Mundo” 
relegamos uma imensa população a uma categoria inferior, esperando que 
o mundo ocidental a “civilize”. Os leitores devem se lembrar que, logo após 
a Segunda Guerra Mundial, os países recém-emergentes da Ásia, África e 
América Latina foram chamados de “subdesenvolvidos”. Mais tarde, o termo 
foi considerado depreciativo e substituído por “em desenvolvimento”, com 
ênfase no fato de que o desenvolvimento é um processo contínuo.

Muitos países pertencentes ao “Terceiro Mundo” já foram em outras 
épocas os mais avançados. Pense nas civilizações da Índia, China, Egito, 
Mesopotâmia, México, Guatemala, Peru etc. Lembremos que a Europa se 
descobriu uma potência no processo de explorar uma rota comercial alter-
nativa para as Índias. Na história da civilização, algumas centenas de anos 
não significam desenvolvimento ou subdesenvolvimento. Além disso, o 
desenvolvimento não deve ser sempre medido apenas em termos de pro-
gresso econômico.

Desenvolvimento, Democracia e o Mundo em 
Desenvolvimento

A maior parte das nações em desenvolvimento sofreu exploração 
colonial por alguns séculos e exibe certos sintomas em comum. São eles: 
pobreza, analfabetismo, fome, doença, desnutrição, falta de conhecimento, 
divisões de classe pronunciadas, infraestrutura precária para o desenvol-
vimento e falta de valores democráticos. A lista pode ser estendida. Na 
verdade, o que opera como fio condutor dessas características é a falta de 



81

desenvolvimento material e estudiosos têm debatido sobre suas principais 
causas. Existe algum fator social, psicológico, político, econômico ou uma 
combinação destes que possa ser identificada como a principal causa para 
o baixo desempenho destes países? Neste artigo, investigaremos a relação 
entre desenvolvimento e democracia no mundo em desenvolvimento. Ten-
taremos compreender essa relação a partir de perspectivas políticas, eco-
nômicas e sociais, conforme refletidas em estudos especializados recentes.

Em Democratization of Disempowerment:The Problem of Democracy in the 
Third World (Democratização do Desempoderamento: O Problema da Demo-
cracia no Terceiro Mundo), Jochen Hippler (1995: 1-2) escreve:

com o fim da Guerra Fria surgiu uma tendência entre alguns 
governos da Europa e da América do Norte de querer democra-
tizar o Terceiro Mundo. No entanto, a ajuda para o desenvolvi-
mento está vinculada a reformas democráticas e os ditadores do 
Sul têm de aturar a pressão externa, bem como palestras sobre 
a democracia do Norte. Até o Banco Mundial, embora de modo 
discreto e muitas vezes escondido por trás do conceito de boa 
governança, descobriu a democratização do Terceiro Mundo.  
O tom sarcástico é ainda mais acentuado quando afirma: “esta 
‘declaração de fé’ na democracia, essa democracia improvisada, 
que muitas vezes toma o lugar da própria democracia” (HIPPLER, 
1995:2). O significado é claro: esses defensores da democracia 
valorizam sua forma e não seu conteúdo. Para explicar como a 
retórica da Guerra Fria se baseou na instalação da democracia, 
o autor diz: “ocidental e democrático rapidamente se tornaram 
sinônimos” (HIPPLER, 1995:10). Seu argumento contra esses falsos 
democratas pode ser assim resumido: “se a democracia é essen-
cialmente um valor ocidental, então a exportação da democracia 
é o imperialismo ideológico” (HIPPLER, 1995:11).

A democracia sempre foi um grito de guerra na tentativa de tomar ou 
manter o poder. A falta de clareza no próprio conceito é o que torna isso pos-
sível. Não ajuda muito explicá-la simplesmente como o “governo do povo”, 
uma definição sem dúvida apropriada, mas não clara o bastante. O que exa-
tamente significa este “governo”? Assumir um cargo oficial ou de poder abso-
luto? Esse governo pode ou deve ser limitado por meios jurídicos ou outros 
meios ou isso seria limitar o poder popular? A ditadura da maioria é pos-
sível e poderia ela se manifestar na ditadura de um partido? O “governo” do 
povo significa automaticamente o pluralismo partidário? Por fim, mas não 



82

menos importante, quem é o povo? Esta é uma categoria étnica nacional ou 
se refere aos habitantes de uma unidade geográfica? Quando os imigrantes 
se tornam parte do povo? E as minorias nacionais, linguísticas, religiosas ou 
políticas? (HIPPLER, 1995:16) Essas são, de fato, perguntas muito perturba-
doras e incisivas!

Hippler conclui: 

a versão de exportação da democracia ocidental prejudica a 
participação da maior parte do povo. A combinação prática de 
formalidades democráticas com exclusão da participação efe-
tiva do povo é o que chamamos de ‘democracia de mercado’. 
Aqueles que abandonam o mercado, que não conseguem com-
petir, praticamente não têm influência, embora teórica e legal-
mente possam ter os mesmos direitos. A marginalização econô-
mica leva à marginalização política (1995:28).

Podemos acrescentar que leva também à marginalização social e cultural.
Sentimentos semelhantes sobre essa tendência de considerar a “demo-

cracia” e o “ocidente” sinônimos e a falta de participação real da maioria 
aparecem na Democracy in the Third World (Democracia no Terceiro Mundo), 
de Pinkney (2003:223):

[...] Em grande parte do mundo, há elementos democráticos e 
autoritários nas culturas autóctones, bem como indivíduos que 
estão dispostos a lutar por causas democráticas e autoritá-
rias. No início do século XX, a democracia já triunfara ou estava 
seguindo por este caminho na maioria dos países ocidentais. 
Esse fato, contudo, não os impediu de impor ou apoiar regimes 
autoritários em muitos outros lugares. Nacionalistas africanos e 
asiáticos, como Gandhi, Nehru, Nkrumah e Nyere, enxergavam-
-se como democratas e consideravam os europeus autoritários.

O autor escreve ainda:

Um dos paradoxos é o contraste entre a facilidade inesperada 
com que a democracia se estabeleceu no Terceiro Mundo e a 
grande dificuldade em transformar sistemas políticos em algo 
mais do que uma democracia eleitoral, extensa, mas não pro-
funda, que tem quantidade, mas não qualidade, transição, mas 
não consolidação (PINKNEY, 2003:227).



83

Os dois autores analisaram a democracia no Terceiro Mundo do ponto 
de vista político. Vejamos agora o tema sob a ótica econômica com a ajuda 
dos trabalhos de alguns especialistas que trataram este problema.

Pourgerami em Development and Democracy in the Third World (Desen-
volvimento e Democracia no Terceiro Mundo) diz na introdução:

Estamos testemunhando uma nova era de mudança democrá-
tica em todo o mundo. A democracia participativa vem gradu-
almente substituindo o sistema autoritário e totalitário da gestão 
política. Ainda assim, a necessidade de liberdade política e 
desenvolvimento econômico é sentida de modo dramático no 
Terceiro Mundo, onde há décadas as massas foram privadas de 
participação ativa no progresso social. Demonstrarei que o bem-
-estar econômico e a liberdade política estão reforçando mutua-
mente os processos [...] (POURGERAMI, 1991:xiii). 

Pourgerami (1991:1) argumenta que os economistas entendem o 
desenvolvimento como um processo econômico, político, social e cultural 
integrado que melhora a qualidade de vida de toda a população.

Ao classificar as abordagens para o desenvolvimento econômico em 
três grandes grupos – humanistas, institucionais e dependentes – e explicar 
a posição dos proponentes de cada grupo, Pourgerami (1991:2-3)anuncia 
sua tarefa: 

A análise deste livro é altamente estimulada pela declaração 
dos objetivos de desenvolvimento de Goulet; pela discussão 
de Myrdal sobre a mudança de atitudes sociais e o aumento 
da participação da massa; pela ênfase de Lewis na melhoria 
do conhecimento e igualdade de oportunidades; pela tese de 
‘alavancagem em equilíbrio’ proposta por Loehr e Poulson; e o 
argumento de autoconfiança de Vidres. A análise é ainda par-
ticularmente enriquecida pela formulação do desenvolvimento 
de Todaro como um processo de mudança das instituições 
nacionais e atitudes sociais para alcançar o crescimento e a 
igualdade.

 
É quase desnecessário mencionar que se pobreza, analfabetismo, 

doença etc. são sintomas da falta de desenvolvimento, os atributos acima 
mencionados são resultados do desenvolvimento. Ao definir a demo-
cracia por meio das obras de Weber, Schumpeter, Lipset, Huntington 



84

etc., Pourgerami conclui que um aspecto importante da mudança social 
é o elo entre democracia política e desenvolvimento econômico. 

Westernizing the Third World (Ocidentalizando o Terceiro Mundo), de 
Ozay Mehmet (1995), analisa criticamente as teorias econômicas ocidentais 
para o desenvolvimento do Terceiro Mundo: 

Logo após a Segunda Guerra Mundial, tanto as teorias de desen-
volvimento econômico quanto as de modernização foram uti-
lizadas para ocidentalizar o Terceiro Mundo. Nesse período, as 
culturas locais foram sumariamente removidas dos livros didá-
ticos por serem consideradas “barreiras” ou “obstáculos” ao 
desenvolvimento econômico. Altamente tecnocrática e anistó-
rica, essa foi a “era de ouro” do desenvolvimento econômico e 
produziu uma incrível ceifa de teorias e paradigmas ocidentais 
para guiar os países do Terceiro Mundo no atalho para a prospe-
ridade prometida, com o auxílio financeiro e a assistência técnica 
do Ocidente. As Nações Unidas assumiram um papel importante 
de liderança neste empreendimento, declarando sucessivas 
Décadas de Desenvolvimento e popularizando modelos e pro-
jetos ocidentais.17Mas a colheita tem sido decepcionante. Após 
quase meio século de desenvolvimento econômico guiado pelo 
Ocidente, o resultado é traumático. A distância entre os que têm 
e os que não têm não diminuiu. Em muitas partes do Terceiro 
Mundo, em particular na África, no Sul da Ásia e na América Cen-
tral e Latina, a renda real diminuiu drasticamente e hoje há mais 
pobreza do que em 1970 (MEHMET, 1995:2). 

E fica pior: Mehmet (1995:2) cita estatísticas do Banco Mundial para 
demonstrar que 23 países tiveram um PIB per capita negativo entre 1965 e 1990.

No pós-guerra, argumenta Mehmet, as desigualdades globais aumen-
taram acentuadamente, os países ricos ficaram mais ricos e os pobres mais 
pobres. De acordo com o Relatório das Nações Unidas para o Desenvolvi-
mento, entre 1960 e 1989, os países com 20% da população mundial mais rica 
tiveram um aumento na participação do PIB global de 70,2% para 82,7%. No 
mesmo período, a parcela de países com os 20% mais pobres teve queda de 
2,3% para 1,4% em sua participação. Em 1960, os 20% mais ricos ganharam 
30 vezes mais do que os 20% mais pobres e, em 1989, os mais ricos ganharam 
60 vezes mais (MEHMET, 1995:135).

Os países em desenvolvimento não são homogêneos, afirma Mehmet. 
As premissas estreitas e reducionistas do maximizador autointeressado 



85

colidem com a realidade predominante em diferentes países, onde ética, 
história e economia se entrelaçam em concepções mais distintas, porém, 
holísticas, do indivíduo, do Estado e da natureza. Cultura – a especificidade é 
abundante em todos os lugares onde as pessoas almejem ou reafirmem sua 
identidade. Nesse sentido, afirma Mehmet (1995:140):

a economia ocidental causou grandes danos, pois, destruiu valores 
de grupos e culturas locais na busca malsucedida pela prosperi-
dade em massa. A busca cega do individualismo egocêntrico foi 
uma tentativa global de ocidentalizar o Terceiro Mundo através de 
sucessivos paradigmas... que facilitaram a entrada maciça de tec-
nologia inadequada, transferência de habilidades e auxílio condi-
cional em sequência a privações, dívidas e destruição em massa.

Mehmet (1995:142) fica esperançoso no cenário pós-guerra fria:

Pode-se esperar que, à medida que novas ordens econômicas 
sejam lentamente reconstruídas a partir de um cerne, o desen-
volvimento socioeconômico será mais pró-trabalhista e menos 
dirigido ao capital. As novas prioridades do desenvolvimento 
dariam mais peso aos valores comunitários e menos ao individu-
alismo em comparação com o passado; mais países em desen-
volvimento afirmariam suas próprias necessidades e exigências 
econômicas em compasso com o aumento de sua capacidade 
de resposta às demandas internas por uma melhor qualidade 
de vida. Isso capacitaria e enriqueceria as culturas e instituições 
locais, criando assim uma relação mais autoconfiante e, por-
tanto, mais natural e orgânica entre os governantes e as massas.

O otimismo é contagioso, mas é preciso entender que os países em 
desenvolvimento não são entidades homogêneas em si. Há grupos pode-
rosos, mesmo entre os ditos de esquerda, que veem a entrada de capital por 
meio do Investimento Estrangeiro Direto (IED ou, em inglês, Foreign Direct 
Investment (FDI)), do Banco Mundial e do FMI como ferramentas para o 
desenvolvimento. Esses grupos de interesse, para perpetuar sua posição de 
domínio, não estenderão nem a participação econômica nem a afirmação 
política às camadas mais pobres da população. Eis o verdadeiro dilema do 
Terceiro Mundo.

Vamos agora analisar alguns dos estudos sobre desenvolvimento e 
democracia do ponto de vista sociológico.



86

Em um estudo de quatro cidades do Brasil, Chile, Costa do Marfim e 
Quênia do volume intitulado Poverty and Democracy: Self Help and Participa-
tion in Third World Cities (Pobreza e Democracia: Auto Ajuda e Participação 
em Cidades do Terceiro Mundo), os editores escrevem: 

[...] a democratização representa um elemento importante de 
esperança e, entre outras coisas, um instrumento para a melhoria 
das relações econômicas e políticas em longo prazo. Maior liber-
dade pessoal e política e proteção legal do direito civil são reco-
nhecidamente valiosas per se. Uma maior concorrência política 
e transparência podem aumentar a eficiência dos regimes. Mais 
estabilidade política e legitimidade também melhoram as con-
dições econômicas nacionais e internacionais. Mesmo em cir-
cunstâncias caracterizadas por fortes aspectos clientelísticos, 
como na Costa do Marfim e no Quênia, e em parte do Brasil, o 
direito ao voto e às eleições representam importantes meios de 
articulação de interesses e são um recurso na ‘troca desigual’ 
com os respectivos partidos e patronos, especialmente entre a 
população mais pobre (BERG-SCHOLOSSER; KERSTING, 2003).

Nas palavras de Amartya Sen, Nobel de Economia de 1998, “um país não 
precisa ser considerado apto para a democracia, mas tem que se tornar apto por 
meio dela” (apud BERG-SCHOLOSSER; KERSTING, 2003:122). A mensagem é 
clara. Mesmo um passo manco pela democracia pode abrir caminho para 
uma democracia melhor, com mais liberdade e direitos humanos e, possi-
velmente, para uma maior liberdade econômica, cultural e social em um 
futuro não muito distante.

Jeff Haynes, em seu estudo sobre grupos de ação local de natureza 
diversificada nos países do Terceiro Mundo [Democracy and Civil Society in 
The Third World (Democracia e Sociedade Civil no Terceiro Mundo)], fez 
observações importantes:

[...] o surgimento de dezenas de milhares de grupos de ação nos 
últimos 20 anos ou mais reflete a crescente insatisfação com a 
forma como a maioria dos Estados do Terceiro Mundo são gover-
nados. Os grupos de ação geralmente pretendem agir como 
veículo dos destituídos e subordinados; se têm algo mais em 
comum é a organização das pessoas em torno da democrati-
zação. Esse é o ponto com maior potencial simbólico de efetivi-
dade e mobilidade (HAYNES, 1997:160).



87

O autor argumenta ainda que

“na raiz da política em qualquer contexto nacional encontra-se a 
relação interativa entre o Estado e seu povo. Após três décadas 
de independência, diversos governos do Terceiro Mundo não são 
considerados bem-sucedidos pelos analistas. Muitos não con-
seguiram oferecer segurança ou oportunidades sustentáveis à 
maioria dos cidadãos para aumentar seu bem-estar; em suma, 
muitas vezes não são bons o bastante para fornecer o que as pes-
soas querem: desenvolvimento e democracia (HAYNES, 1997:166). 

Haynes atingiu aí o cerne da questão real.
Ao comentar sobre a natureza mecânica da democracia, em 

muitos desses países do Terceiro Mundo, diz:

a literatura sobre a recente democratização do Terceiro Mundo 
frequentemente nos dá a impressão de que a mudança de 
regime é mais ou menos imposta pelas elites concorrentes a uma 
população predominantemente dócil e inarticulada em matéria 
política (HAYNES, 1997:168).

Porém, não acreditamos que as referidas populações sejam inar-
ticuladas. Na verdade, um exame mais cuidadoso sugere que elas ou 
foram impedidas de participar ativamente das decisões políticas, ou 
a dura lida diária de sua existência nunca permitiu que se conside-
rassem participantes ativos. O ponto já foi abordado em nossas dis-
cussões acima. Mas essas pessoas que não participam das decisões 
políticas não são mudas, conforme argumenta Haynes (1997:168):

Nessas circunstâncias, homens e mulheres ‘comuns’ – traba-
lhadores, estudantes, pequenos agricultores e os sem-terra – 
organizam-se em uma variedade de grupos, às vezes ilícitos, ou 
mesmo ilegais, que coletivamente têm o efeito de direta ou indi-
retamente ‘assaltar os lugares do poder’.

No entanto, “tais expressões de unidade popular com frequência 
equivalem a uma explosão, breve e intensa, que morre silenciosamente” 
(HAYNES, 1997:168).

Entre 1972 e 1994, que compreende a chamada era da terceira onda 
da democracia, Haynes (1997:171) calcula que o número de países com sis-



88

temas políticos democráticos aumentou de 44 para 107. Em porcentagem, 
em apenas duas décadas, a população sob o regime democrático foi de 
menos de 25% para 60% nos quase 190 países existentes, sabendo-se que 
muitas das novas democracias estão no Terceiro Mundo. No entanto, quase 
todos falharam até agora em estender a democracia de modo a incluir os 
anteriormente marginalizados, afirma o autor.

Para descobrir a razão por trás desse fracasso, Haynes ressalta o impor-
tante argumento que os habitantes do chamado Terceiro Mundo conhecem 
a partir de sua experiência cotidiana:

Quase sempre no Terceiro Mundo, a ‘política’ reflete a concor-
rência ou a colaboração entre elites política e economicamente 
poderosas. Pouco importa se os regimes são caracterizados 
como de esquerda ou de direita, autoritários ou oligárquicos; a 
questão é que os monopólios de poder no ápice muitas vezes 
formam a superestrutura política nos países do Terceiro Mundo. 
Existe uma aliança sincrética, isto é, um acordo que une inte-
resses agrários tradicionais muito fortes para serem destruídos 
a uma elite industrial modernizadora. Uma barganha é firmada: 
em troca da obtenção do apoio político de interesses agrários, 
setores urbanos poderosos concordam em não perturbar as 
condições muitas vezes semifeudais do campo. Sendo assim, 
mesmo quando uma democracia formal está em vigor, a estru-
tura de classes permanece mais ou menos inalterada. (...) Suces-
sivos governos indianos pós-coloniais, apesar de quase sempre 
terem sido legitimados pelas urnas, não conseguiram romper 
com seus poderosos aliados, as elites rurais (HAYNES, 1997:172).

A relevância do pensamento de Grundtvig para a realidade 
do mundo em desenvolvimento

Existem vários escritos acadêmicos sobre a relevância do pensa-
mento de Grundtvig para os países da Ásia, África e América Latina. Tanto 
os dinamarqueses contemplaram essa questão a partir de seu país, quanto 
estudiosos ocidentais e do Terceiro Mundo a partir de seu próprio ângulo. 
Vejamos o que dizem, começando pelos dinamarqueses.

Recordemos as observações de Holger Bernt Hansen, presidente da 
DANIDA (Danish International Development Agency ou Agência Dinamarquesa 
de Desenvolvimento Internacional), que está em contato diário com a reali-
dade de base de muitos dos chamados países do Terceiro Mundo. Na intro-



89

dução de seu artigo Grundtvig and the Third World: the transfer of Grundtvig’s 
ideas to other people and cultures (Grundtvig e o Terceiro Mundo: a adaptação 
das ideias de Grundtvig a outros povos e culturas), afirma: 

À primeira vista, um título como ‘Grundtvig e o Terceiro Mundo› 
parece um tanto contraditório. O Terceiro Mundo como conceito 
não existia na época de Grundtvig, foi criado no período pós-
-Segunda Guerra, quando a distribuição desigual dos bens do 
mundo começou a figurar na agenda internacional e introduziu 
perspectivas mais globais nas relações entre povos e culturas. 
Mesmo no final do século XIX de Grundtvig, a ideia de um mundo 
não europeu, ou além da Europa, como uma entidade ainda não 
havia surgido. O conceito de mundo ainda estava vinculado à 
Europa como o centro absoluto do qual todas as atividades se 
originavam e ao qual o resto dos continentes foi submetido. No 
entanto, desde a década de 1950 sugere-se que há sentido em 
ligar Grundtvig ao Terceiro Mundo. Em primeiro lugar, porque 
sua ideia e importância para o desenvolvimento na Dinamarca 
no século passado, especialmente na educação de adultos e, 
mais especificamente, no movimento das Escolas do Povo (Folk 
High Schools), apresentaram respostas e soluções muito ade-
quadas aos desafios que os países do Terceiro Mundo enfrentam 
(HANSEN, 1993:299).

Tendo investigado áreas como o envolvimento de Grundtvig com 
esta parte do mundo, conforme evidenciado por seus escritos, bem como 
o trabalho dos missionários grundtviguianos dinamarqueses mundo 
afora, Hansen debruçou-se longamente sobre as atividades de Anne Marie 
Pedersen, que se mudou para a Índia, conheceu Mahatma Gandhi e, entre 
suas muitas atividades missionárias, fundou uma escola em Porto Novo. 
Mais adiante, ao ponderar sobre as lições aprendidas em cada etapa de adap-
tação das ideias da Escola do Povo para Terceiro Mundo, conclui:

Desde 1950, várias tentativas foram feitas para adaptar a insti-
tuição educacional inspirada em Grundtvig em países do Ter-
ceiro Mundo. Além das iniciativas e do forte apoio da Dinamarca, 
duas forças parecem atuar. Primeira: o conceito de Escola do Povo 
tem sido usado como alternativa aos sistemas educacionais exis-
tentes, com o viés elitista herdado do período colonial, e como uma 
possibilidade de atender aos grupos negligenciados: os que dei-



90

xaram a escola ou nunca a frequentaram, os pobres, as mulheres 
etc. A Escola do Povo funciona como uma espécie de educação 
para adultos baseada em novos métodos pedagógicos, contudo 
no processo de adaptação elementos essenciais da ideia original 
muitas vezes acabam sendo descartados. Isso é confirmado pela 
segunda força. Sob as circunstâncias que prevalecem nos países 
do Terceiro Mundo, o conceito de Escola do Povo está frequente-
mente ligado ao conceito de desenvolvimento e, portanto, voltado 
para as ideias atuais sobre mudança social, o que significa uma 
forte ênfase nas habilidades vocacionais e na formação em detri-
mento do chamado currículo do despertar da consciência, que 
aborda o desenvolvimento humano como pré-requisito a qual-
quer tipo de mudança. Os casos da segunda etapa de adaptação 
indicam uma mudança na tendência vocacional, mesmo que seja 
cedo para se chegar a uma conclusão firme. A mudança nas con-
dições do Terceiro Mundo deixou mais espaço para a dimensão 
humana e reduziu a importância atribuída às dimensões socioe-
conômica e de desenvolvimento. Isso abriu caminhos para uma 
combinação melhor entre o conceito de Escola do Povo, inspirado 
em Grundtvig, e as necessidades e desafios do Terceiro Mundo. De 
importância ainda maior é o envolvimento ativo das pessoas do 
próprio Terceiro Mundo (HANSEN, 1993:320-321).

A mensagem é clara: um projeto de inspiração dinamarquesa se trans-
formou em um projeto do povo do chamado Terceiro Mundo.

Em um artigo intitulado Education for Life or Livelihood (Educação para 
a Vida ou Meio De Subsistência), Hansen (2000) deu um passo adiante:

[...] Grundtvig deveria ser “internacionalizado”, pois devemos pro-
curar o valor geral de seu pensamento e sua universalidade, 
especialmente no que diz respeito à educação. Então, devemos 
perguntar de que forma Grundtvig é percebido em sua abor-
dagem dos problemas essenciais nas sociedades em desenvol-
vimento, de que forma é interpretado e considerado relevante 
pelos profissionais atuantes. Em outras palavras, como o pen-
samento e as ideias de Grundtvig estão ligados ao processo de 
transformação no Terceiro Mundo.

Em um artigo apresentado na Universidade de Jadavpur, na Índia em 
1999, Hansen (2003:108-109) disse: 



91

A estreita relação e a interdependência entre a promoção dos 
direitos humanos e a democracia por um lado e a necessidade 
de aprendizagem dos adultos por outro, sem dúvida, continuarão 
a ser importantes na primeira década do século XXI.

Prossegue: 

Estou há alguns anos envolvido na formulação de políticas e na 
implementação do Conselho Consultivo Dinamarquês de Assis-
tência ao Desenvolvimento (DANIDA). Desde que ingressei no 
conselho em 1987, a questão dos direitos humanos e da demo-
cracia como um todo se tornou cada vez mais primordial para 
mim. Tornou-se um critério decisivo quando selecionamos os 
países do programa e, de fato, uma das condições ou contra-
partidas mais importantes para a continuidade do auxílio aos 
países beneficiários. Quênia versus Uganda é um bom exemplo 
de como funciona o mecanismo do programa de auxílio dina-
marquês (HANSEN, 2003:109).

Embora haja uma atitude condescendente em tais declarações, o fato 
evidente é que a democracia e os direitos humanos são deveras importantes 
para a comunidade internacional.

Hansen (2003:110) explica a seguir: 

O processo de democratização opera em um cenário muito mais 
amplo e inclui diversas áreas. A democracia representa um sis-
tema de valor onde todos têm direitos iguais e onde aqueles que 
governam seguem um código de comportamento geralmente 
aceito. A transparência, a vontade de recusar o monopólio do 
poder, a prestação de contas dos fundos gastos e assim por 
diante são essenciais para que a democracia prospere. O mono-
pólio da elite educada sobre o poder deve ser quebrado e as pes-
soas nas aldeias devem ser mobilizadas e capazes de influenciar 
seu próprio destino. A democracia é uma mudança da relação 
entre aqueles que governam e aqueles que são governados.

Quanto à relevância de Grundtvig no contexto do Terceiro Mundo, diz:

Sem perder a essência da mensagem e da visão de Grundtvig, 
deve-se tentar adotar suas ideias básicas e reformular a ideia ori-



92

ginal para enfrentar as circunstâncias e os novos desafios predomi-
nantes no Terceiro Mundo. A partir de um despertar nacional, o foco 
deve ser dirigido para o despertar democrático (HANSEN, 2003:120).

Vejamos agora um estudioso do educador dinamarquês conhecido por 
sua contribuição ao conceito de educação de Grundtvig. O Prof. Bugge tra-
balhou muitos anos na Índia como professor e suas ideias sobre a relevância 
de Grundtvig para o mundo em desenvolvimento podem ser bastante escla-
recedoras.

Em um artigo intitulado Some International Varieties of Grundtvig Inspi-
ration (Algumas Variantes Internacionais Inspiradas por Grundtvig), afirma:

Minha reflexão diz respeito ao vocabulário empregado em nossas 
discussões sobre a disseminação das ideias de Grundtvig. Dife-
rentes termos foram usados para descrever este processo. O 
vocabulário pode ser categorizado em três grupos principais:
1) No início da era pós-guerra, o termo exportação era frequente. A 
ideia era que, assim como fábricas, máquinas de lavar e Coca-Cola 
eram consideradas benéficas para a modernização do mundo não 
ocidental, da mesma forma a exportação da ideia da Escola do 
Povo foi vista como uma responsabilidade especial da Dinamarca.
2) Na década de 1960, outro tipo de linguagem se tornou predo-
minante. O cenário era o da experiência adquirida: a transferência 
de ideias era um assunto muito mais delicado e complicado do 
que a exportação de máquinas. Diante do desenvolvimento, 
o termo “adaptação” foi apropriado. Mas também surgiu uma 
espécie de linguagem de jardineiro. A ideia da Escola do Povo 
deveria ser plantada em solo estrangeiro.
3) Na década de 1980 e início dos anos 1990, chegou-se a uma 
terceira etapa na qual a linguagem do discurso era derivada do 
mundo do espírito. O discurso sobre exportação, transferência, 
adaptação e jardinagem foi substituído pela inspiração. O que 
significa tal mudança de linguagem? Sabemos que o espírito, 
como o vento, “sopra onde quer” (João 3.8), em outras palavras, 
os resultados da inspiração são imprevisíveis. Isso significa que 
devemos encarar o fato de que o resultado do encontro entre 
as ideias educacionais de Grundtvig e uma cultura autóctone, 
ou qualquer outra não escandinava, provavelmente será muito 
diferente da versão original, tanto em aspectos menores, mas 
também em questões fundamentais (BUGGE, 1995:191-192).



93

Em sua apresentação na Conferência da Universidade de Jadavpur 
sobre a relevância do pensamento de Grundtvig para a educação e o desen-
volvimento no Terceiro Mundo, o Prof. Bugge (1995:45-47) afirmou:

Agora será pertinente examinar como as ideias de Grundtvig 
estão diretamente relacionadas aos temas educação e desen-
volvimento. Para tanto, é preciso abordar as seguintes questões:
1. De que tipo de educação Grundtvig está falando?
2. Que tipo de desenvolvimento ele tem em mente?
3. De que forma as ideias de Grundtvig são relevantes para a dis-
cussão da educação e do desenvolvimento no Terceiro Mundo?

1. Um exame dos textos de Grundtvig e declarações sobre inú-
meros tipos de educação pode nos levar às suas principais pre-
ocupações, conforme a seguir:

n �como já apontado, um novo tipo de educação para adultos; 
uma educação na qual todos os adultos participem – todos 
os homens e mulheres acima da idade escolar estabelecida; 
o que não é obrigatório, ou seja, de livre escolha dos partici-
pantes;

n �o que, em sentido e conteúdo, é principalmente de natureza geral, 
mas profundamente voltado à tarefa de oferecer o ‘iluminismo 
(enlightment) da vida humana’,  
em níveis variados, incluindo buscas práticas;  
períodos não muito limitados normalmente de semanas ou 
meses;

n �os participantes moram no local de ensino ou em local pró-
ximo, tal arranjo às vezes é chamado de aprendizado ‘resi-
dencial’. 

2. O tipo de desenvolvimento que Grundtvig tem em mente não 
concerne o individual, mas é um tipo de desenvolvimento que 
abrange as pessoas como indivíduos. Há exceções: em algumas 
formulações, a perspectiva individual parece ser dominante. 
Mas, geralmente, a principal perspectiva de Grundtvig é de natu-
reza social, ele a chamou de entidades coletivas, ou a união fac-
tual de um povo que vive em uma área geográfica definida, ou 
a coexistência de vários povos em um determinado continente 
e no mundo. Um recente estudo africano sobre as ideias edu-
cacionais de Grundtvig viu claramente essa perspectiva, o autor 



94

encontra neste ponto uma certa semelhança entre Grundtvig e o 
tradicional entendimento africano sobre a vida.

3. Para lidar com a terceira questão, temos de nos concentrar 
na relevância da ideia de Grundtvig em relação aos desenvolvi-
mentos políticos, sociais e econômicos do Terceiro Mundo.

Após a Segunda Guerra Mundial, não apenas autores indepen-
dentes, mas também porta-vozes de agências de desenvolvi-
mento e departamentos governamentais expressaram as con-
vicções de Grundtvig: descobriram que a ideia dinamarquesa da 
Escola do Povo era particularmente relevante em um contexto de 
Terceiro Mundo. Acreditavam que a criação de Escolas do Povo 
poderia contribuir para o desenvolvimento dos países:

politicamente, na direção da democracia;

socialmente, na direção da sociedade igualitária; e

economicamente, na direção da prosperidade e autoconfiança.

Ao analisar semelhanças e diferenças no meio socioeconômico e polí-
tico-cultural na Dinamarca há 150 anos e a presente condição do mundo em 
desenvolvimento, Bugge (1995:51) afirma: 

No entanto, estou convicto de que vale a pena considerar as 
ideias de Grundtvig sobre uma Escola do Povo. Tal escola pode 
sozinha inspirar iniciativas de desenvolvimento, mas para que 
isto ocorra depende de muitos fatores, alguns dos quais são 
imprevisíveis, enquanto outros precisam da iniciativa local e não 
de ideias estrangeiras. Mas, sinto que essa escola pode ser um 
forte agente de apoio ao desenvolvimento político, social e eco-
nômico em países do Terceiro Mundo.

Apresentamos agora a visão do professor dinamarquês J.H. Schjoer-
ring que não só é um visionário na disseminação da mensagem de Grun-
dtvig, mas também um homem prático que na última década, através do 
Centro Grundtvig da Universidade de Aarhus, de seu anuário e uma série 
de publicações inestimáveis, tem ajudado pessoas que falam inglês, em 
especial, aquelas no mundo em desenvolvimento, a entender e valorizar 
a importância de Grundtvig. O professor também inspirou uma série de 
conferências internacionais sobre Grundtvig nos EUA, Reino Unido e 
Índia.



95

Em um artigo apresentado na Conferência Internacional sobre Grun-
dtvig na Índia em 1999, escreveu:

Seria um erro procurar uma transferência direta [da escola] das 
atuais circunstâncias na Dinamarca para os desafios da Índia hoje. 
Por outro lado, casos importantes do movimento da Escola do Povo 
na Dinamarca após a morte de Grundtvig em 1872 poderiam servir 
como um ponto de partida para um processo de interação entre 
os dois países. Se tal método for adotado, evitará qualquer tenta-
tiva prematura de adaptação direta. Reconhecer nossos limites e 
a complexidade do processo promoverá uma discussão focada 
em objetivos. Não pretendo oferecer soluções prontas, apresento 
aqui o panorama histórico da Dinamarca há 125 anos:

1. A relação entre o meio acadêmico na Universidade de Cope-
nhague e a situação do povo nas aldeias;

2. O cenário político do movimento revivalista nas aldeias;

3. O desafio de definir a identidade nacional em um período de 
declínio externo.

A meu ver, essas características influenciam a sociedade dina-
marquesa até hoje, fato que provavelmente afasta os dinamar-
queses do desejo arrogante de exportar seu próprio sistema. Ao 
analisarmos nossa própria herança, realizamos nossa devida 
autocrítica ao mesmo tempo em que ouvimos a experiência dos 
amigos mundo afora. Buscamos visões que sirvam de catalisa-
dores para o nosso esforço em chegar a um acordo orientado 
para o futuro, apesar das dificuldades enfrentadas no momento:

1. Embora haja prosperidade econômica, os valores comunitários 
estão muito ausentes nas sociedades ocidentais. Já as nações 
em desenvolvimento conseguiram manter estes valores vivos 
face aos escassos recursos econômicos: a solidariedade da 
família e da comunidade é notável há muitas gerações; 

2.	 É preciso estar ciente da importância da tradição oral como 
pré-requisito para qualquer teoria educacional sólida. A tradição 
oral se baseia em uma linguagem narrativa e de imaginação, 
consolida a comunidade; já a hegemonia dos textos escritos está 
prestes a deixar as sociedades ocidentais desprotegidas contra 
a ameaça da gananciosa cultura técnica, totalmente individua-
lista e anistórica;



96

3. Um caminho que nos permite mesclar a identidade nacional 
com a comunidade internacional, harmoniza um patrimônio cul-
tural específico com a vontade de refletir sobre essa tradição no 
âmbito de uma cultura pluralista. É minha impressão que a Ásia, 
particularmente a Índia, seja um caldeirão para este processo 
de múltiplas direções ativas, enquanto na Europa muitas vezes 
nos vangloriamos de nossa digníssima cultura ancestral e temos 
uma dificuldade dolorosa em combinar nossa tradição cultural 
com abertura e pluralismo (SCHJORRING, 1999:64-66).

Tendo em vista os aspectos positivos do mundo em desenvolvimento e 
analisado o conceito da Educação para a Vida, que trouxe modernidade com 
a expansão nacional da educação de adultos, desempenhando um papel sig-
nificativo neste processo, à medida que encontramos o mesmo na história 
da Dinamarca, Schjoerring (1999:78-79) conclui com cautela:

Os conceitos de Escola do Povo têm um dinamismo mágico 
porque sua verdade essencial afirma que a ‘educação para a 
vida’ não pode se restringir a uma estratégia política ou edu-
cacional específica. As dimensões da vida humana abordam 
estruturas mais profundas, referem-se à definição de Grundtvig 
para ser humano ‘como um experimento divino de corpo e alma’. 
Isso explica em parte porque a visão educacional de Grundtvig 
sobreviveu às suas limitações originais e mostrou-se poderosa 
o bastante para ser adotada em regiões muito distantes das 
fronteiras dinamarquesas. (...) Na minha opinião, esse fenômeno 
básico tem amplas ramificações no mundo atual. Estamos 
assistindo à quebra dos ‘ismos’ políticos, estamos também em 
um momento de transição. Acredito que as sociedades oci-
dentais estejam precisando urgentemente de pontos de vista 
que transcendam o efeito paralisante do utilitarismo estreito e 
possam abrir dimensões espirituais. (...)
Devemos evitar qualquer tentativa de adaptação direta do 
modelo grundtviguiano da Dinamarca à Índia sem antes ava-
liar o patrimônio histórico, os desafios correntes e as perspectivas 
futuras em uma atmosfera de interação viva.

Discutiremos agora as opiniões de um estudioso estadunidense e outro 
nigeriano. Steven Borish é famoso pelo excelente trabalho Land of the Living 
(Terra dos Vivos). Em 1994 apresentou um artigo no seminário comemora-



97

tivo dos 150 anos do primeiro instituto de educação para adultos do mundo 
em Roedding, na Dinamarca:

Na Dinamarca de Grundtvig, o  almue  consistia principalmente 
dos agricultores e membros da comunidade agrícola que com-
punham cerca de 80% da população, mas eram excluídos de 
qualquer participação efetiva nas decisões políticas. Hoje, o 
termo poderia muito bem ser usado para se referir aos analfa-
betos do Terceiro Mundo, camponeses sem terra ou agricultores 
arrendados. Poderia ser usado para os membros das sociedades 
tribais, que são forçados a deixar suas terras e migrar para as 
cidades onde são explorados como mão de obra barata em tra-
balho informal. Poderia ser usado para se referir a todos aqueles 
que foram destituídos pelas estruturas sociais ao seu redor e não 
encontraram seu caminho no mundo. Uma maneira de afirmar a 
essência da Escola do Povo é esta: é um tipo de escola que atende 
às necessidades de almue em qualquer sociedade (1995:53-54).

		  Borish (1995:58-62) ilustrou sua declaração com o seguinte:

1. [...] a importância da autodeterminação local e o direito de 
adaptar o conceito de Escola do Povo às necessidades e condi-
ções locais. Significa que uma Escola do Povo em um país do Ter-
ceiro Mundo pode parecer muito diferente daquela do tempo de 
Roedding ou qualquer outra na Dinamarca de hoje;

2. a importância da base cultural primária na comunidade cul-
tural local. Significa simplesmente que é difícil conceber uma 
Escola do Povo dirigida por pessoas de fora. A inspiração original, 
a energia e o compromisso para a fundação e a consolidação da 
Escola do Povo devem provir de pessoas que compartilhem da 
mesma cultura a ser atendida pela Escola;

3. [...] para ter sucesso em sua missão, a Escola do Povo não pode 
ser uma entidade isolada, deve fazer parte de um movimento 
social maior que formará uma ampla rede social entre seus ex-
-membros; 

4. [...] a Escola do Povo é um tipo especial de escola que   tem 
como objetivo principal a construção da autoconfiança e uma 
atitude política em relação à vida...



98

Steven Borish (1995) conclui o artigo citando o presidente J.F. Kennedy: 
“É melhor acender uma vela do que amaldiçoar a escuridão”.

Seguimos com Kachi E. Ozumba, simpatizante africano de Grundtvig, 
fundador da primeira Escola do Povo na África. Em artigo de 1993 no 
Grundtvig Studier, Ozumba escreveu: 

Trago saudações da Nigéria, a terra no coração da África onde 
poucos têm muito e demais têm muito pouco. Nigéria, a maior 
nação negra do mundo, o lar de duas em cada cinco pessoas 
negras no planeta, uma terra de vastos recursos humanos e 
materiais, mas infelizmente uma terra onde as escolas para a 
morte, patrocinadas pelos imperialistas e com o nosso apoio, 
estão consistentemente mutilando a vida do povo. (...) Mas eu 
trago boas notícias. No Instituto Grundtvig, Onitsha, o fogo do 
iluminismo e do folkelighed começou a brilhar. E lentamente, 
mas certamente, estamos tomando as providências para esta-
belecer um tipo de abundância em que poucos terão demais e 
quase ninguém terá de menos. Estamos trabalhando para con-
quistar para o nosso povo uma vida alegre e simples na Terra 
(1993:105).

Ao explicar a perspectiva nigeriana da Educação para a Vida, Ozumba 
(1993:110) afirma: 

Como vemos o conceito de Educação para a Vida na Nigéria hoje? 
Para nós, o conceito não pode ser “mais um produto estrangeiro 
importado”, pois, é autóctone e estava conosco antes de Grun-
dtvig. O que Grundtvig fez foi nos ajudar a redescobrir valores e 
práticas que tínhamos posto em perigo na ruptura desenfreada 
com nossa tradição rumo à chamada civilização ocidental. 
Grundtvig nos ajuda a encontrar dentro de nós as respostas 
para os problemas urgentes de nossa educação e desenvolvi-
mento nacional. Grundtvig, através do sucesso na Dinamarca, 
nos mostra o que podemos nos tornar se encontrarmos a força 
dentro de nós mesmos. E enquanto estivermos olhando dentro de 
nós, o que surgirá não será, nem poderia ser, uma Escola do Povo 
dinamarquesa em Onitsha, mas uma Escola do Povo «nigeriana». 

		
	 Contudo, os princípios, ideias e ideais na “Escola para a Vida” de 

Onitsha não são diferentes daqueles na Escola do Povo dinamarquesa.



99

I. Uma síntese?

Nos últimos 150 anos, o Terceiro Mundo viu surgirem diversos pensa-
dores que contemplaram a situação de seu povo e tentaram emancipá-lo de 
sua ignorância, pobreza e miséria. Refiro-me aos pensamentos e ações de 
Rabindranath Tagore, Mahatma Gandhi e Paulo Freire. Ao examinarmos a 
vida de cada um deles, seus pensamentos e obras, a ninguém restará dúvida 
de que, embora estivessem profundamente enraizados em sua própria cul-
tura, eles a transcenderam e conquistaram aceitação universal. Embora 
Tagore tenha trabalhado grande parte de sua vida em Bengala como lite-
rato e educador (ele é a maior figura literária que a Índia já produziu), suas 
ideias sobre educação são únicas e universais. Gandhi começou o movi-
mento ético-político na África do Sul e o levou para a Índia. Seu conceito 
e prática de não-violência – Sarbodaya e Satyagraha – têm apelo universal. 
E a busca de Paulo Freire para libertar o povo através da alfabetização no 
Brasil transcendeu os limites geográficos e encontrou aceitação em todo o 
Terceiro Mundo e além.

Portanto, os conceitos de educação, justiça social e libertação apresen-
tados por Tagore, Gandhi e Freire podem ser criativamente sintetizados com 
os pensamentos de Grundtvig e compreendidos como um todo conceitual 
integrado para enfrentar os problemas do mundo em desenvolvimento. Exa-
minemos, portanto, as semelhanças de suas experiências e pensamentos.

A maioria dos escritos e experimentos educacionais de Tagore e Gandhi 
está focado na educação de crianças e adolescentes. Embora Freire tenha pes-
quisado sobre a educação de crianças, filhas da classe trabalhadora, sua área 
primordial de atuação concentrou-se na educação de adultos. Grundtvig tinha 
experiência prática na educação de crianças e adolescentes, embora teori-
zasse sobre a educação de adultos, pois, esta era a necessidade mais premente 
durante a transição da monarquia para a democracia na Dinamarca.

Se considerarmos as teorias propostas por Tagore e Freire, obser-
vamos que ambos consideraram a educação uma prática da liberdade. 
Tagore a chamou de Atma Sakti ou a força da alma. Todos os seus esforços 
eram voltados para a fruição desta força interior. Para Freire, a educação é 
o processo de tornar-se. O conceito de iluminismo de Grundtvig abrange a 
ideia de força interior e liberdade de forma holística.

Tagore exortou o desenvolvimento total da criança. A cultura teve um 
papel significativo nesse processo. Belas artes e artesanato, dança e música, 
literatura e ciência – ele prescreveu tudo isso para o crescimento adequado 
das faculdades da mente. Freire iniciou seu processo de alfabetização a partir 
da premissa da cultura e, a seguir, estendeu-o para o âmbito da liberdade.



100

O conceito de Grundtvig de folkelighed baseia-se na fruição da cultura 
intrínseca, baseada na língua materna, poesia, literatura e mitos de um povo.

Grundtvig, Tagore e Freire se opunham ao aprendizado mecânico. 
Grundtvig chamou as instituições que praticam tais métodos de “escolas da 
morte”. Para Tagore, a criatividade era a chave para o desenvolvimento cogni-
tivo das crianças. Para Freire, a criação e a recriação constituem o processo de 
libertação. Considerava o conceito narrativo de educação um anátema.

Grundtvig, Gandhi e Freire criaram alguns dos conceitos mais 
significativos para a humanidade. O iluminismo de Grundtvig despertou uma 
nação inteira. Os movimentos sociais e filosóficos de Gandhi emanaram de 
Satyagraha, o desejo pela verdade. A conscientização de Freire é a faculdade 
do pensamento crítico como meio de elevar os seres humanos de objetos a 
sujeitos.

	 Na opinião de Grundtvig, Tagore e Gandhi, a língua materna deveria 
ser a língua da educação. Acreditavam firmemente que para o desenvolvi-
mento da curiosidade das crianças, a língua materna não pode ser substi-
tuída e não há defesa plausível para os objetivos pedantes do uso de uma 
língua estrangeira.

Tagore acreditava que o artesanato deveria ser ensinado nas escolas. 
Para Gandhi, o artesanato era o cerne em torno do qual toda a educação 
deveria girar. Grundtvig, embora não estivesse muito interessado em intro-
duzir o desenvolvimento de habilidades vocacionais na Escola do Povo, 
queria, no entanto, que os alunos fossem profundamente conscientes de seus 
aspectos práticos.

Podemos, portanto, tentar sintetizar os pensamentos e práticas desses 
quatro pensadores como um esforço educacional e esclarecedor do Terceiro 
Mundo.

II. 

Nos últimos anos, o conceito de democracia de Grundtvig parece ter 
se tornado essencial para as pessoas do mundo em desenvolvimento que se 
esforçam incansavelmente para alcançar aqueles fora do foco da educação. 
Grundtvig queria que os jovens de famílias rurais pobres fossem educados e 
tivessem discernimento para, como membros responsáveis da comunidade, 
conseguirem eleger seus verdadeiros representantes.

Gostaria de contar um pouco sobre a minha experiência pessoal nos 
últimos anos e sobre como eu estava convencido da grande contribuição de 
Grundtvig. Alguns anos atrás, tive a oportunidade de avaliar na Bengala Oci-
dental1 vários centros de educação não formal administrados pelo governo 



101

com a ajuda de ONGs. Existe lá um autogoverno local em três níveis que levou 
a administração estadual ao nível de base. Há o conselho eleito da aldeia, o 
conselho subdivisional e o distrital. As ONGs deveriam trabalhar em estreita 
ligação com os autogovernos locais. Fomos encarregados de avaliar dois dis-
tritos, Midnapore e Howrah, onde 15.000 alunos entre 9 a 15 anos estavam 
matriculados. Para nosso total desânimo, descobrimos que a instrução 
desses alunos foi executada de um modo muito descomprometido. Nossa 
avaliação indicou que apenas 25% dos alunos alcançaram o nível esperado. 
A tarefa foi bastante desafiadora, pois, os alunos vinham de famílias entre 
as mais pobres. Eles definitivamente mereciam algo melhor. Observamos 
que os instrutores e supervisores eram em muitos casos escolhidos não com 
base em competência, mas em outras considerações. Havia um sistema de 
relatórios do mais baixo ao mais alto nível da administração, sem monitora-
mento ou inspeção. Portanto, nas estatísticas tudo parecia bem. Contudo, na 
verdade, as metas nunca foram atingidas. O balanço final foi que, em algum 
lugar dessa rede intrincada, uma grande soma de dinheiro era desviada do 
propósito a que se destinava. Eis aí um caso de democracia decalcada, onde 
os guardiões da democracia usurpam a riqueza e o poder dos pobres, analfa-
betos e não esclarecidos. Para reverter essa tendência e fazer a democracia 
funcionar corretamente, precisamos de um sistema no qual os cidadãos 
possam utilizar seu direito de escolha de forma inteligente e consciente. 
Em vários artigos publicados nos últimos anos, sugerimos que a educação, o 
planejamento e o desenvolvimento deveriam ser realizados através de uma 
rede de organizações de base, sob responsabilidade das próprias famílias 
que frequentariam as escolas. Também propusemos a implementação de 
uma rede educacional de três níveis em conjunto com o sistema Panchayat 
de três níveis – uma escola popular da aldeia, uma faculdade popular sub-
divisional e uma universidade popular distrital com distintas áreas de ope-
ração e responsabilidade.

III. 

Uma nova área de estudo se desenvolveu no amplo currículo da Comu-
nicação de Massa, voltada exclusivamente para o crescimento do mundo em 
desenvolvimento, chama-se “Comunicação para o Desenvolvimento”. Este 
assunto recém-nascido origina-se na história das estratégias de desenvol-
vimento do início da década de 1950. No final da Segunda Guerra em 1949, 
encerradas as hostilidades, Harry Truman, então presidente dos Estados 
Unidos, deu uma palestra no Congresso dos EUA conhecida como Programa 
Ponto Quatro. Truman sugeriu que fosse feito um enorme investimento tec-



102

nológico e financeiro nos estados recém-independentes da Ásia e da África 
(e outros países em desenvolvimento) para ajudar a emancipar o povo da 
pobreza, ignorância e doenças. A estratégia baseou-se na noção de que já 
era hora de as nações em desenvolvimento descartarem suas técnicas tra-
dicionais de produção e adotarem novas tecnologias. O fracasso total dessa 
estratégia quando implementada na década de 1950 levou os estrategistas 
dos EUA a analisarem o problema a fundo. Notou-se então que a falta de 
comunicação foi uma das muitas razões para o fracasso. A partir daí passou-
-se a teorizar sobre as estratégias de comunicação a serem adotadas para que 
o conceito de desenvolvimento fosse compreendido, presumivelmente tra-
tava-se do conceito americano ou o melhor conceito ocidental de desenvol-
vimento. Desnecessário mencionar que essas teorias da comunicação para o 
desenvolvimento eram extremamente tendenciosas. Ignoravam as caracte-
rísticas autóctones – sociais, culturais e econômicas – do mundo em desen-
volvimento. A revisão minuciosa dessas estratégias foi feita a partir de um 
poderoso ensaio de Paulo Freire intitulado ‹Extensão ou Comunicação?’, dis-
ponibilizado nos anos 1970. Paulo Freire demonstrou que a palavra extensão 
continha um elemento de arrogância: extensão de algo para alguém. Havia 
um viés de cima para baixo em todo o conceito. Freire mostrou que as pes-
soas ou as comunidades a serem desenvolvidas devem estar no centro do 
palco. Eles decidiriam o que consideram desenvolvimento e que tipo de 
desenvolvimento aceitariam depois de avaliar alternativas. Somente através 
do diálogo entre parceiros iguais pode-se discutir e entrar em acordo sobre 
conceitos de desenvolvimento.

	 Consideramos que os conceitos de Grundtvig têm um rico poten-
cial de contribuição para essa nova área do conhecimento. Seu conceito 
de folkelig, que pressupõe o iluminismo uniforme de todas as classes 
sociais, suas ideias de interação através de conversas e diálogos em que a 
audiência tem mais importância do que o orador, sua ênfase na comuni-
cação oral em sociedades, muitas vezes iletradas, são exatamente o que a 
nova área está precisando. Assim, estrategistas de comunicação em todo 
o mundo, no cenário nacional e internacional, podem utilizar esses con-
ceitos na prática do dia a dia. Acreditamos veementemente que os pen-
samentos de Grundtvig podem ser ferramentas poderosas nas mãos dos 
especialistas em comunicação, em sua tarefa de transmitir as mensagens 
vitais às comunidades que servem.

Nota da tradução
1 Estado da Índia.



103

Referências

BERG-SCHOLOSSER, Dirk; KERSTING, Norbert (Ed.). Poverty and Democracy: Self Help 
and Political Participation in the Third World Cities. London/New York: Zed Books, 2003.

BORISH, S. “Stick your finger in the soil and smell where you Are”: Some thoughts 
on the implications of the Folk High Schools Model in an international perspective. 
In: ZOLLNER, Lilian; ANDERSEN, Anne Marie (Ed.). Enlightenment in an International 
Perspective. Vejle, Denmark: Nornesalen and Kroghs Forlag Ltd., 1995.

BUGGE, K. E. (1995), Some International Varieties of Grundtvig-inspiration. In: ZØLLNER 
& Andersen (edd.). Reprinted Allchin, A. M. et  al. (Ed.), Grundtvig in International 
Perspective, Aarhus: Aarhus University Press, 2000.

HANSEN, Holger Bernt. Grundtvig and the Third World: The Transfer of Grundtvig’s 
Ideas to other peoples and cultures. In: ALLCHIN, A. M. et al. (Ed.). Heritage and 
Prophecy. Aarhus: Aarhus University Press, 1993.

HANSEN, Holger Bernt. Education for life or for livelihood: Grundtvig and the Third 
World Revisited. In: ALLCHIN, A. M. et al. (Ed.). Grundtvig in International Perspective. 
Aarhus: Aarhus University Press, 2000.

HANSEN, Holger Bernt. Adult Learning and Democratization in the Third World: Impact 
and Relevance of Grundtvig’s Educational Ideas. In: MITRA et al. (Ed.). Education 
and Development. Calcutta: Jadavpur University, 2003.
	
HAYNES, Jeff. Democracy and Civil Society in The Third World. Cambridge: Polity 
Press,  1997.

HIPPLER, Jochen (Ed.). The Democratisation of Disempowerment: The Problem of 
Democracy in the Third World. USA: Pluto Press, 1995.

MEHMET, Ozay. Westernizing the Third World. London/New York: Rouledge, 1995.

OZUMBA, Kachi E. Education for Life: The Nigerian Perspective. In: ALBECK, Gustav 
(Ed.). Grudtvig Studier. Copenhagen, 1993.

PINKNEY, Robert. Democracy in the Third World. Colorado: Lynne Rienner Publishers, 
Inc., 2003.

POURGERAMI, Abbas. Development and Democracy in the Third World. Boulder/
San Francisco: Westview Press; Oxford, 1991.	



104

SCHJORRING, Jens Holger. Título. Revista, p. 9, ano.

Artigo publicado anteriormente em:

Bhattacharya, Asoke Education for the people Concepts of Grundtvig, 
Tagore,Gandhi and Freire Roterdan: Brill | Sense, 2019: pag 33-50



105

PARTE II  
Estudos de Casos



106

Promoção da Cidadania 
Democrática através da 
Educação de Adultos Não-
Formal: O caso da Dinamarca

Marcella Milana
Tore Bernt Sørensen 
tradução de Sérgio Haddad

SOBRE OS AUTORES
MARCELLA MILANA Professora do Departamento de Ciências Humanas da 
Universidade de Verona, Itália. Desde 2019, é professora honorária de edu-
cação de adultos da Escola de Educação da Universidade de Nottingham, 
Reino Unido. Foi professora associada do Departamento de Investigação 
Curricular da Escola de Educação da Universidade de Aarhus, Dinamarca. 

TORE BERNT SØRENSEN  Pós-doutorando na Universidade Católica de 
Louvain, Bélgica. Realiza pesquisas sobre governança da educação, 
profissão docente, liberalismo e globalização. Contribui para o projeto 
“Diálogo social e relações laborais na educação: os desafios da 
governação multinível e da privatização na Europa”, financiado pela 
Comissão Europeia.



107

Desde meados da década de 1990, o fortalecimento da cidadania demo-
crática por meio da educação tornou-se um aspecto importante da polí-
tica e pesquisa europeias (AUDIGIER, 2000; BIRZEA, 2000; MILANA, 

2008; STEINER-KHAMSI; TORNEY-PURTA; SCHWILLE, 2002; TORNEY 
PURTA; SCHWILLE; AMADEO, 1999; TORNEY-PURTA et al., 2001; VELDHUIS, 
1997). Em 2001, uma nova ênfase na aprendizagem para a cidadania democrá-
tica foi defendida pela Comissão Europeia (2001), que reconheceu a cidadania 
ativa como um dos quatro “objetivos gerais e de apoio mútuo” da  estratégia da 
Comissão Europeia para a aprendizagem ao longo da vida.1

Apesar da mudança do conceito de educação para o de aprendizagem, 
o reconhecimento da aprendizagem escolar e extra-escolar como contextos 
igualmente importantes e o reconhecimento de atividades curriculares e 
extracurriculares para fortalecer a cidadania democrática, a maior parte das 
pesquisas empíricas no campo continua preocupada principalmente com os 
alunos em idade escolar e a educação escolar formal (MILANA, 2006).

Em 2006, uma equipe de investigadores de nove estados membros da 
União Europeia (UE) lançou o “Estado da Arte sobre a aprendizagem ao longo 
da vida para a cidadania democrática por meio da educação de adultos”. O 
estudo constituiu-se de uma análise comparativa das formas pelas quais os 
adultos2 podem alcançar competências relevantes para a cidadania demo-
crática, graças ao envolvimento em atividades de aprendizagem não formal.

Neste artigo apresentamos uma seleção de alguns resultados encon-
trados na Dinamarca. O objetivo geral da pesquisa foi determinar quais as 
implicações teóricas que podem ser tiradas a partir de um exame atento de 
duas atividades de aprendizagem não-formal organizadas pelas Folk High 
Schools (FHSs) e Day High Schools (DHSs).3 Embora tivessem objetivos 
diferentes e trabalhassem com grupos-alvos específicos, ambas as ativi-
dades estavam voltadas a promover competências cívicas entre a popu-
lação adulta. Apesar da natureza específica do contexto sociocultural em 
que estas atividades de aprendizagem foram concebidas e implementadas, 
argumentamos que é possível identificar dimensões importantes que 
poderiam ser de interesse geral para aqueles envolvidos na concepção e 
gestão de atividades de aprendizagem para a cidadania democrática em 
diversos contextos.



108

A aprendizagem não-formal para a cidadania democrática 
na Dinamarca

Na Dinamarca, o surgimento do movimento de educação popular 
(folkeoplysning) em meados do século XIX e início do século XX teve um 
forte impacto na teoria e na prática da educação naquele país (WIBORG; 
KORSGAARD, 2006). Em particular, as ideias e valores liberais que 
influenciaram o estabelecimento e o desenvolvimento institucional das 
FHSs e DHSs representam aspectos chave para que possamos compreender 
as dimensões culturais e estruturais da aprendizagem não formal para a 
cidadania democrática na Dinamarca.

O estabelecimento das Folk High Schools e das Day High 
Schools: uma visão histórica

O desenvolvimento histórico das FHSs pode ser dividido em três perí-
odos distintos. O primeiro período vai desde o estabelecimento da primeira 
FHS em Rødding, em 1844, até a derrota militar dinamarquesa para as forças 
alemãs, que levou à perda de Slesvig, em 1864. Este período foi marcado pela 
aprovação da Constituição Livre da Dinamarca (1849) e pelo primeiro ato no 
Parlamento relativo a apoio financeiro às FHSs (1851). As FHSs tinham o pro-
pósito declarado de ensinar à população rural certos traços de caráter, base-
ados em valores espirituais e respeito pela nação, considerados necessários 
para torná-los cidadãos reconhecidos, apoiando, desta forma, a transição de 
uma monarquia absoluta para uma monarquia constitucional (ANDRESÉN, 
1991; KORSGAARD, 2004a). O segundo período abrange a expansão das FHSs 
entre 1864 e 1968. Este período viu o estabelecimento de FHS por todo o país. 
O Governo teve uma influência decisiva neste desenvolvimento, uma vez que 
definiu os requisitos mínimos para que as FHSs obtivessem subsídios estatais 
(1892). No entanto, a institucionalização das FHSs foi acompanhada pela total 
liberdade quanto às abordagens pedagógicas e curriculares (LUNDGAARD, 
1991). A abordagem pedagógica e os currículos foram fortemente influenciados 
por N. F. S.  Grundtvig, que enfatizava a compreensão da cultura como princípio 
democrático central (KORSGAARD, 2004a). Assim, as FHSs tinham como prin-
cipal objetivo reforçar o vínculo nacional pela população rural, num período 
de expansão econômica do setor agrícola. Após a Segunda Guerra Mundial e 
a consequente emergência da sociedade industrial, com a crescente demanda 
por uma força de trabalho mais instruída, foi promulgada pelo Governo uma 
nova lei sobre as FHSs (1942). Enquanto isso, Hal Koch (2005) revisou o ideal 
histórico-poético “grundtvigiano”, colocando mais ênfase nos valores político-



109

-democráticos. Em 1946, o trabalho teórico de Koch foi transformado em um 
credo pedagógico com o estabelecimento da  Krogerup FHS. O terceiro período 
no desenvolvimento das FHSs é marcado pelo surgimento, no final dos anos 
1960, de uma visão crítica da sociedade. Desde 1968, o desemprego e as rebe-
liões juvenis alimentaram um debate a respeito do papel histórico das FHSs. 
Influenciada pelas ideias democráticas de Hal Koch e fundamentada numa ide-
ologia de esquerda, uma nova agenda para a mudança social através do trabalho 
prático, esportes e viagens, especialmente para os países em desenvolvimento, 
permearam as FHSs (KORSGAARD, 1997). Os elementos vocacionais, ante-
riormente associados à formação individual de competências técnicas, adqui-
riram então um novo significado: se tornaram ferramentas para a reflexão crí-
tica sobre as mudanças sociais. Após a entrada em vigor de nova Lei sobre FHS 
(1970), a oferta de cursos de curta duração aumentou, enquanto as caracterís-
ticas dos participantes mudaram consistentemente: um maior número de pes-
soas mais escolarizadas de áreas não rurais se matriculou, para explorar novas 
oportunidades para a vida em sociedade, com atividades e debates. Assim, a 
tradicional função educacional das FHSs – que era educar a população rural – 
declinou rapidamente dentro do contexto da sociedade industrial.

No final dos anos 1970, num período marcado por elevado desemprego, 
as DHSs foram introduzidas como uma alternativa às FHSs para fornecer 
cursos não residenciais.4 A primeira DHS foi estabelecida em Silkeborg em 1979 
e durante as décadas seguintes o número de DHSs aumentou rapidamente. 
No entanto, foi apenas em 1991 que as DHSs se tornaram objeto de uma legis-
lação específica, que garantiu o seu estatuto de fundação privada. Tal como as 
FHSs, as DHSs são instituições não formais que fornecem educação pública 
para adultos inspiradas por princípios liberais, mas, como pensa Korsgaard 
(1997), a criação das DHSs não reflete uma mobilização de um grupo particular 
de pessoas, tal como as FHSs residenciais, as quais serviram de espaço para a 
população rural. As DHSs nasceram como resposta a um momento específico 
de crise no mercado de trabalho que criou a necessidade de educar um vasto 
número de pessoas desempregadas, muitas vezes sem uma escolaridade ade-
quada ou outra vunerabilidade social, como por exemplo, mães solteiras, ou 
aqueles que recebiam pensões de aposentadoria antecipada, pessoas com defi-
ciência, imigrantes e refugiados (LUNDGAARD, 1991).

Educando o Cidadão Dinamarquês: Conceitos chave

O ideal histórico-poético Grundtvigiano, que teve uma profunda influ-
ência sobre a abordagem pedagógica das FHSs, foi fortemente inspirado pelo 
conceito de povo (people), como um agregado linguístico e cultural, e pelo 



110

de nação, como um conjunto de pessoas partilhando a mesma língua, his-
tória e tradição (KORSGAARD, 1997). Assim, a função das FHSs era fortalecer 
a consciência nacional, a qual se baseou num conceito de democracia como 
ethnos, que é uma compreensão cultural da democracia, em oposição a demos, 
que é uma compreensão política da democracia, ou pléthos, que é uma com-
preensão social da democracia (KORSGAARD, 2004a). O objetivo pedagógico 
das FHSs era que as pessoas se sentissem parte de uma comunidade, em sua 
continuidade histórica, para desencadear o desejo de nela participar. Para 
alcançar este objetivo, diálogo, debate e discussão ou interações vivas (linving 
interaction) tornam-se os principais modos de comunicação pedagógica.

Embora fundamentado no ideal histórico-poético de Grundtvig, Koch 
defendeu uma estratégia de demos, a qual, com alguma inspiração em um 
modelo republicano, identificava cidadania e  participação ativa dos cida-
dãos como aspectos centrais para que uma sociedade funcionasse bem.  
Como resultado, a função do popular enlightenment era apoiar o desenvolvi-
mento da sociedade civil por meio do empoderamento político. Por sua vez, 
o objetivo pedagógico das FHSs foi identificado por Koch como vivenciar a 
individualidade como parte de uma comunidade política, base para a ação 
social. De um ponto de vista pedagógico, o foco em interações vivas per-
sistiu como o principal modo de comunicação nas FHSs.

Embora Koch tenha se distanciado da ênfase grundvigiana na origem 
étnica e linguística como o principal critério para se pertencer a uma 
comunidade, ele ainda percebia a cidadania numa perspectiva nacional 
(KORSGAARD, 2004b).

Os fenômenos de globalização e europeização vêm desafiando o ideal 
de estado-nação dinamarquês. Em tempos recentes, Gleerup (2004) abordou 
a questão vital de como o enlightenment dos indivíduos, a formação da iden-
tidade e o know-how político são constantemente desafiados pelas forças 
do mercado global. Por isso, ele defende uma pedagogia experiencial, que 
reflita a relação entre cidadania ativa e a formação da identidade do indi-
víduo. A abordagem pedagógica proposta para a aprendizagem da cidadania 
democrática é, portanto, baseada nos seguintes elementos-chave:

(1) conhecimento de cidadania, democracia, política e direitos 
humanos;

Enlightment (Oplysning em Dinamarquês): na tradução literal iluminação, ou esclarecimento no sentido 
de trazer luz e compreensão à mente e ao espírito; no final eu adicionaria. Há uma aproximação con-
ceitual com o termo “conscientização”, bastante utilizado na educação popular no Brasil, conforme o 
indiano Bhattacharya (2006). Para Korsgaard (ver artigo nesta coletânea), “enlightment” envolve trazer 
luz e compreensão à mente e ao espírito. Não é apenas conhecimento ou aprendizado, pois, inclui todo o 
ser. Por ser um termo de difícil tradução, optou-se por manter o termo em inglês. (nota do editor).



111

(2) experiência e consciência em relação a atividades de cidadania 
em contextos variados: sociedade civil, o estado e o mercado;
(3) cultura e identidade por meio da negociação de significados 
em contextos de interação democrática;
(4) formação prática em competências cívicas.

Na opinião da Gleerup, estes elementos-chave são frequentemente evi-
dentes na atual educação para a cidadania, na qual as fontes cognitivas e expe-
rienciais de aprendizagem e conhecimento são integradas em um modelo de 
aprendizagem que rompe as fronteiras entre a sociedade civil, o mercado e o 
estado. Gleerup argumenta que a tradição grundtvigiana e a visão de Koch da 
democracia como um modo de vida resultaram numa configuração particular 
dos quatro elementos-chave, com ênfase na aprendizagem por meio da prá-
tica e da utilização de experiências acumuladas.

Horsdal (2001) argumenta que uma cidadania global não resulta 
necessariamente em enfraquecimento dos laços sociais; a individualidade 
é muitas vezes definida pelas relações nas comunidades de que as pessoas 
fazem parte. Com base nestes pressupostos, Horsdal (2004) reconhece na 
“capacidade de expressão, capacidade de escuta, sensibilidade para dife-
rentes códigos, negociação de significado e abertura” como competências 
vitais em cidadãos ativos. Portanto, ela argumenta que as competências nar-
rativas são um elemento crucial da aprendizagem na cidadania democrática 
na sociedade contemporânea.

Seguindo o argumento principal de Horsdal, a escolha pessoal de 
estudar em uma escola residencial pode ser interpretada como uma estra-
tégia para encontrar alívio frente à complexidade do mundo exterior. Assim, 
Horsdal identifica na capacidade de fortalecer as competências dos alunos 
para lidarem com esta complexidade, por exemplo, indo além do contexto 
local da escola e do horizonte nacional, um desafio atual para os FHSs.

Resumindo, como aponta Rasmussen (2006:51), o ideal educacional 
“antielitista e liberal, que enfatizava a participação oral e o diálogo e que 
ligava a educação à cultura nacional e local em vez da internacional”, tem 
tido uma forte influência sobre a tradição educacional dinamarquesa. 
Embora esta tradição seja desafiada pelo impacto da atual política euro-
peia na política educacional dinamarquesa, uma combinação única de ele-
mentos-chave incorporados nesta tradição ainda persiste nas FHSs e DHSs, 
que foram o objeto empírico da nossa investigação. Estes elementos podem 
ser identificados da seguinte forma: em primeiro lugar, ambos os contextos 
institucionais desenvolvem a tomada de consciência, muitas vezes com 
ênfase no contexto nacional, embora com diferentes focos; enquanto as 



112

FHSs estão primeiramente preocupadas com a tomada de consciência cul-
tural e política, as DHSs dedicam-se sobretudo a tornar o aluno consciente 
da sua posição na sociedade (KORSGAARD, 2002b); em segundo lugar, tanto 
as FHSs como as DHSs funcionam como comunidades temporárias, como um 
parêntese na vida pessoal do estudante, de forma que a interação social na 
escola assume um nível de intensidade raramente encontrado em outros 
lugares. Elas criam um ambiente de aprendizagem socialmente inclusivo no 
qual os professores funcionam como modelos positivos de identificação e 
como fontes de inspiração (EHLERS, 1994); em terceiro lugar, elas destacam 
a ligação entre aprendizagem e vida, através da aplicação de métodos de 
ensino baseados em interações vivas, que criam oportunidades de expressão 
pessoal, criatividade e reconhecimento da experiência dos alunos.

Introdução ao Estudo Empírico

Objetivo da Pesquisa

O objetivo do estudo empírico foi investigar como  instituições com 
longa tradição em educação não formal de adultos, FHSs e DHSs, têm tra-
balhado para fomentar a aquisição de competências cívicas entre os jovens 
adultos, contribuindo assim para a aprendizagem da cidadania democrática. 
Quais iniciativas particulares de aprendizagem, abordagens pedagógicas 
foram utilizadas? As iniciativas de aprendizagem foram percebidas como 
significativas e úteis para a participação democrática pelos alunos? Que 
competências cívicas podem ser identificadas como resultados da aprendi-
zagem? Que implicações teóricas podem ser retiradas de uma investigação 
mais aprofundada destas práticas de aprendizagem? A partir dos interesses 
da investigação acima, as seguintes práticas de aprendizagem foram identi-
ficadas como adequadas para os estudos de casos aprofundados: (1) o curso 
“O Mundo está queimando” (The World is Burning ) na Krogerup Folk High 
School (KFHS); (2) o projeto Udspil,5 implementado em cinco DHSs. 

Justificativa para a seleção das práticas de aprendizagem

A aprendizagem para a cidadania democrática é parte da filosofia 
tanto das FHSs como das DHSs. Isto é particularmente visível na tra-
dição do Krogerup Folk High School (KFHS) onde o humanismo europeu, 
direitos humanos, democracia e política têm estado no centro da agenda 
desde a sua criação em 1946. A KFHS é ativa no debate público sobre cul-
tura, democracia e participação pública na tomada de decisões. O curso O 



113

mundo está queimando mereceu atenção especial, por parecer responder 
à necessidade de reforçar a eficácia da política em âmbito nacional (ver 
Resultados) entre os jovens adultos. Na verdade, como a pesquisa no 
campo da eficácia política apontou, os jovens dinamarqueses, embora 
conheçam a democracia e o funcionamento dos processos políticos, não 
se veem competentes nesses assuntos (AMNÅ; EKMAN, 2007).

As DHSs são representadas pela Associação Dinamarquesa das DHS 
(ADDHS). O projeto Udspil é um exemplo concreto de implementação direta 
da política da ADDHS destinada a promover a cidadania democrática. Além 
disso, o Udspil foi escolhido por ser uma atividade de aprendizagem não 
formal baseada na participação individual, ainda que seja vinculada às prá-
ticas de aprendizagem institucionalizadas realizadas de forma cooperativa 
por várias instituições.

Coleta de Dados e Metodologia

Os estudos de caso aprofundados (aqui apresentados) são baseados 
em resultados de pesquisa documental e trabalho de campo realizados 
durante o período de um ano (primavera de 2006 a primavera de 2007). Os 
dados foram coletados através de uma combinação de métodos qualitativos. 
Devido à natureza diversa das práticas de aprendizagem selecionadas – uma 
atividade é recorrente, a outra não –, no caso de O Mundo está queimando, 
os dados foram coletados quando o curso de Outono de 2006 estava em pro-
gresso; enquanto os dados para o Udspil foram coletados após a conclusão 
do projeto. Para cada prática de aprendizagem, as principais fontes de infor-
mação foram entrevistas individuais semiestruturadas com pelo menos um 
professor e dois agentes-chave envolvidos na concepção e planejamento. 
Elas foram combinadas, no caso do O Mundo está queimando, com observa-
ções de sala e grupos focais com os participantes6 (HALKIER, 2002; ROBERT, 
1989; SPRADLEY, 1980). As entrevistas com os grupos focais e todas, exceto 
uma das entrevistas individuais, foram realizadas em dinamarquês e par-
cialmente transcritas. As observações de sala de aula foram complemen-
tadas por gravação digital de áudio quando isso foi viável.

Caso 1: O Mundo está queimando na Krogerup Folk High School

A proposta, oferecida duas vezes por ano, foi organizada pela KFHS, 
instituição residencial localizada a 35 quilômetros ao norte de Cope-
nhagen, em colaboração com a organização não governamental Operação 
Dia de Trabalho (Operação Dagsværk OD).7 Estudantes matriculados no 



114

curso foram obrigados a participar de outras atividades na escola. O curso 
foi financiado pelo poder público (aproximadamente 2/3) e por taxas de 
matrícula (aproximadamente 1/3).

Organizadores 

A Krogerup Folk High School é membro da Associação Dinamarquesa 
de Folk High Schools (DAFHS), que organiza, mantém e realiza projetos de 
desenvolvimento para e com as FHSs nos campos da democracia, cidadania, 
cultura e sustentabilidade. A Operação Dagsværk é uma organização de ajuda 
humanitária que promove melhores condições para jovens que vivem em 
áreas empobrecidas do mundo.

Objetivos, Público Alvo e Acesso

De acordo com Baastrup (2005), o curso visava “ensinar os jovens a 
se perceberem como sujeitos de processos sociais”. O público alvo era de 
jovens adultos, com especial destaque para os estudantes recém-formados 
no ensino secundário. De acordo com a legislação dinamarquesa, os estu-
dantes devem ter pelo menos 17,5 anos de idade para se inscreverem nos 
cursos organizados pelas DFHs.

Estrutura, Currículo, Abordagem Pedagógica e Avaliação

O Mundo está queimando foi estruturado em três partes, ou fases: na fase 
1, com duração de sete semanas, os alunos viveram e ficaram na KFHS; na 
fase 2, de quatro semanas, deixaram a KFHS para participar de uma viagem 
como mochileiros a países economicamente menos desenvolvidos, como o 
México e a Guatemala, onde a OD apoiava projetos de desenvolvimento; na 
fase 3 (cinco semanas), os alunos retornaram à KFHS para desenvolver pro-
jetos de comunicação.

A abordagem pedagógica seguida no curso foi orientada pela teoria da 
mudança ou pedagogia emancipatória e compreendia três elementos centrais:

1. aprendizagem teórica, principalmente em salas de aula 
durante a fase 1; o foco foi em conhecimentos básicos sobre 
política, sociedade e juventude numa perspectiva global, com 
o objetivo de alargar os horizontes dos estudantes, fazendo-os 
refletir a partir das suas percepções a respeito da sociedade;

2. aprendizagem com base na experiência durante a fase 2; a 



115

viagem é considerada como um ambiente de aprendizagem 
único, que proporciona aos alunos a oportunidade de combinar 
a aquisição de conhecimentos específicos com uma realidade 
que desafia suas percepções estabelecidas;

3. aprendizado prático, resultante do envolvimento direto dos 
alunos em projetos de comunicação dirigidos a um público mais 
vasto; o desenvolvimento dos projetos envolveu o uso prático de 
uma variedade de competências básicas e técnicas que os alunos 
adquiriram por meio do curso; por exemplo, utilizando diferentes 
ferramentas de comunicação como câmara, vídeo, fotografia, etc.

Foram utilizados vários métodos de ensino, incluindo palestras, dis-
cussões em sala de aula, workshops, trabalhos em grupo, encontros com 
representantes de diferentes organizações etc.

O material didático incluía artigos de jornais e/ou livros e também 
documentos acessados a partir da web.

Os projetos de comunicação dos alunos – um documentário sobre três 
movimentos sociais na América Latina, uma oficina com crianças que vivem 
em um abrigo e duas exposições de fotos – foram apresentados a uma vasta 
audiência por meio de um evento público em Copenhague em 10 de dezembro 
de 2006. O evento, realizado em uma casa comunitária local, foi organizado 
em colaboração com várias organizações dinamarquesas e teve o apoio finan-
ceiro da Conselho da Juventude Dinamarquesa (The Danish Youth Council). 

Ao término do curso, os professores realizaram uma avaliação interna 
baseada em: (1) discussão em classe (avaliação de todo o projeto) e (2) ava-
liação escrita pelos alunos (para cada fase do projeto).

Duração, Relação Professor-Estudante e Qualificações dos Professores

O projeto de Outono de 2006 durou 16 semanas. O número total de 
horas dedicadas às fases 1 e 3, ou seja, aulas, workshops e trabalho com o 
projeto, foi de aproximadamente 106. Três professores estavam envolvidos, 
resultando numa relação de um professor para cada quatro alunos. Os pro-
fessores foram recrutados considerando diversas formações e qualificações.

Caso 2: Udspil no Day High Schools

O projeto Udspil foi lançado pelo secretariado da ADDHS que estava 
a cargo do planejamento, captação de recursos e coordenação do projeto, 



116

enquanto cinco DHS8 implementaram as atividades de ensino-aprendi-
zagem. Um total de cinco professores (um professor por escola) e 33 estu-
dantes participaram do projeto. Em três escolas também foi nomeado um 
coordenador local. O projeto foi cofinanciado pelo Ministério da Educação 
Dinamarquês e pela Associação de Educação de Adultos da Dinamarca.9 
Informações detalhadas sobre a participação no projeto só foram coletadas 
em duas DHSs: A Sports Day High School, em Arhus (SDHS-ARH) e o Pre-
course Day High School, em Copenhagen (PDHS-CPH).

Organizadores

A missão da ADDHS é fortalecer e desenvolver atividades de apren-
dizagem: (1) relacionadas com condições existenciais e sociais; (2) que for-
taleçam as competências pessoais dos participantes; (3) que possibilitem 
melhores condições de educação e de inserção no mercado de trabalho para 
os participantes; (4) tenham lugar em um ambiente de aprendizagem ade-
quado e inspirador.

As DHSs representadas pela ADDHS são escolas diurnas não residen-
ciais que oferecem vários ambientes e facilidades para a interação informal 
entre os participantes. Cada escola tem um perfil bem definido. Os perfis 
das duas escolas pesquisadas eram bem diferentes em termos de conteúdos 
oferecidos. A SDHS-ARH era focada no esporte, enquanto a PDHS-CPH em 
línguas e matemática.

Objetivos, Grupo Alvo e Acesso

Na descrição do projeto, a ADDHS identifica o objetivo de “promover 
o interesse por uma participação ativa baseada no sentido de responsabili-
dade para com a comunidade e respeito pelos legítimos interesses de dife-
rentes grupos”.10 O público-alvo das DHSs são pessoas em risco de margi-
nalização. Isto inclui pessoas com baixa escolaridade, problemas de saúde 
física ou mental, dificuldades de leitura, escrita e matemática, pessoas em 
busca do seu primeiro emprego ou desempregados temporários e pessoas 
de minorias étnicas. De acordo com a legislação atual, todos os indivíduos 
com mais de 18 anos de idade são elegíveis para frequentar as DHSs.

Estrutura, Currículo, Abordagem Pedagógica e Avaliação

A ADDHS previu uma estrutura para o desenvolvimento de atividades 
de ensino/aprendizagem que deveriam ser implementadas pelas DHSs no 



117

projeto. A proposta consistia na identificação de temas-chave como con-
teúdo do debate, entrevistas e outras atividades a serem organizadas em 
conexão com o currículo de cada escola. Os professores envolvidos no 
projeto poderiam escolher livremente o(s) tópico(s) chave(s) que conside-
rassem relevantes em relação tanto ao objetivo principal da DHS quanto 
aos interesses do aluno. Especificamente, o professor do SDHS-ARH esco-
lheu o tema “Liberdade, igualdade e fraternidade”, enquanto o professor 
da PDHS-CPH escolheu o tópico “Dinamarqueses e estrangeiros” (com o 
subtítulo: “O ser dinamarquês e a relação dos dinamarqueses com estran-
geiros”).

De acordo com as diretrizes de ensino da ADDHS, cada professor 
deveria selecionar um certo número de alunos (sete foram sugeridos, mas 
um professor selecionou apenas cinco) motivados a participar do projeto 
através da produção de um vídeo.

A gravação dos pontos de vista dos participantes foi realizada com 
um diretor/entrevistador, que também estava envolvido no desenvolvi-
mento do projeto, e um fotógrafo. A ADDHS forneceu câmaras descartá-
veis aos participantes.

A abordagem pedagógica foi implementada por cada professor. Tanto 
na SDHS-ARH como na PDHS-CPH, os professores decidiram trabalhar 
tópicos selecionados como atividades dirigidas a todos os alunos em classe, 
enquanto as atividades extraclasse para a produção do vídeo envolveram 
apenas os estudantes que se voluntariaram para participar no projeto – ou 
seja, sete de dezessete e sete de dez, respectivamente.

Ao final do projeto, os professores da SDHS-ARH e da PDHS-CPH rea-
lizaram uma avaliação interna, oralmente, com os alunos.

Uma publicação, incluindo o vídeo, foi posteriormente feita pela 
ADDHS (RIISHANSEN, 2005).

Duração, Relação Professor-Estudante e Qualificações dos Professores

O projeto foi realizado no inverno de 2004. Os trabalhos tiveram a 
duração de três meses, que corresponde a um semestre, num total de cerca 
de 25 aulas/19 horas e 36 aulas/27 horas, respectivamente, de atividades 
em recintos fechados, em salas de aula. Vale a pena notar que, no caso 
de Aarhus, a atividade do projeto diferia das demais, pois ocorria princi-
palmente ao ar livre, envolvendo atividade física. A proporção professor/
aluno para as atividades em salas de aula foi de 1:17 no SDHS-ARH e 1:10 
no PDHS-CPH. Os professores envolvidos no projeto Udspil tinham dife-
rentes qualificações.



118

Resultados

O principal objetivo do estudo empírico foi identificar quais abordagens 
pedagógicas foram aplicadas para apoiar o desenvolvimento das competências 
cívicas entre os participantes. O que se segue é a apresentação dos resultados. 

Começamos por explorar a relação entre currículos explícitos e implí-
citos. Destacamos as tensões existentes entre os valores democráticos uni-
versais e as orientações políticas individuais dos professores e estudantes. 
Em seguida, as diferentes estratégias de fortalecimento da autoconfiança 
dos alunos, a fim de aumentar a sua consciência política. Depois disso, dis-
cutimos as abordagens pedagógicas com ênfase na experiência dos alunos. 
Finalmente, avaliamos os resultados da aprendizagem.

Currículos Explícitos e Implícitos

O enlightenment popular, com suas diferentes interpretações de demo-
cracia, sublinha a acumulação de experiência como principal meio de pro-
dução de conhecimento. Isto se reflete tanto na lei sobre a educação popular 
de 2004, como na lei sobre as FHS de 2006, que têm pouco foco em currículos 
explícitos e apresentam uma forte ênfase na ausência de avaliações formais. 
Existe certo grau de ambiguidade na relação entre o conhecimento e a expe-
riência, isto é, teoria e prática, o que se reflete frequentemente na relação 
entre elementos explícitos e implícitos nos currículos implementados.

No momento da matrícula, o currículo explícito de O Mundo está 
ardendo trazia um quadro que enfatizava o tema a ser abordado, a tipologia 
de atividades a serem realizadas pelos alunos e o tipo de mídia a ser utili-
zado. O tema escolhido foi o processo de globalização e as suas contradi-
ções internas. A tipologia de atividades estava direcionada para percepções 
físicas e mentais do mundo globalizado. Por último, mas não menos impor-
tante, mídias concretas, tais como fotografia, vídeo, web design etc. foram 
escolhidas como meios prioritários para comunicar o resultado da viagem 
a um público vasto, composto por estudantes do ensino secundário, mem-
bros da família dos participantes etc. O curso pretendia proporcionar uma 
oportunidade para os estudantes “saírem para o mundo”.  Com estas pre-
missas, um plano de ensino foi elaborado apenas algumas semanas antes 
do início do curso e foi disponibilizado pela primeira vez aos alunos no 
seu primeiro dia de atividade. Nenhum objetivo de aprendizagem especí-
fico foi mencionado, nem no currículo, nem no plano de ensino, embora 
tenham sido implicitamente delineados pelos professores ao planejarem as 
suas atividades. O plano de ensino incluía convites para conferencistas do 



119

parlamento dinamarquês, da Confederação das Indústrias Dinamarquesas, 
do Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento (PNUD) e o movi-
mento antiglobalização Global Roots, que representa a esquerda radical 
dinamarquesa. A transmissão de valores políticos de esquerda, que são par-
tilhados pelos professores e pela OD, tornou-se explícita na apresentação 
aos alunos do plano de ensino detalhado da fase 1. Isto levou a uma situação 
em que os alunos só tiveram ciência parcialmente do currículo explícito 
no momento da matrícula; outros elementos tornaram-se aparentes com o 
início do curso. Vários aspectos permaneceram implícitos, tais como a aqui-
sição de conhecimentos históricos sobre a América Central, competências 
digitais específicas e diversas capacidades adicionais, como por exemplo, 
planejamento, criação de redes, arrecadação de fundos etc. Especialmente 
em relação à perspectiva política inerente ao currículo, alguns alunos foram 
surpreendidos pelas posições políticas dos professores, mas reconheceram, 
posteriormente, que isso não os impediu de discordar dos pontos de vista e 
valores dos professores. A manifestação de diferentes pontos de vista polí-
ticos era bem recebida, mas precisava ser bem argumentada para ser aceita.

O currículo da Udspil oferecia um grande grau de liberdade porque 
definia seus temas apenas por palavras-chave: “Liberdade, igualdade e fra-
ternidade” e “Dinamarqueses e estrangeiros”. Estes temas foram somados 
aos vários conteúdos já presentes nos currículos; os professores trouxeram 
diferentes interpretações do currículo e dos objetivos de aprendizagem a 
este relacionados. No SDHS-ARH, o tema foi tratado em relação à disciplina 
curricular “O bem viver” que a professora considerava uma “temática típica 
das FHS” e que envolvia ciência e filosofia. Ela considerou que a falta de 
objetivos de aprendizagem explícitos na Udspil era resultado da tradição do 
enlightnment popular dinamarquês. De uma perspectiva bastante diferente, 
o professor do PDHS-CPH argumentou que a falta de objetivos de apren-
dizagem explícitos era uma forma de compensar os objetivos de aprendi-
zagem muito explícitos das aulas de língua e de matemática na PDHS-CPH.

Consciência Política e Percepções de Eficácia (Interna)

Apesar dos diferentes graus de explicitação nos currículos e nos obje-
tivos de aprendizagem a eles relacionados, ambas as atividades se ocupavam da 
percepção de eficácia política dos participantes. Eficácia política representa o 
conceito mais relevante, teoricamente, apto a captar pelo menos uma caracte-
rística da consciência política (NIEMI; CRAIG; MATTEI, 1991). O conceito, de 
acordo com Lane (1959), inclui pelo menos dois componentes: a imagem que 
um indivíduo tem de si próprio e a imagem que um indivíduo tem de governo 



120

democrático. Presume-se que quanto mais positiva for a imagem que o indi-
víduo tem de si próprio, mais o governo democrático é visto como responsivo à 
população e/ou vice-versa. A relação circular pode não ser uma característica 
geral, mas pode, em vez disso, referir-se a práticas participativas específicas. 
Hoje em dia, uma distinção entre eficácia interna e externa é amplamente 
reconhecida. A primeira refere-se à crença de que alguém pode compreender 
e influenciar a política, enquanto esta última refere-se à convicção de que o 
governo responderá às demandas dos indivíduos.

A eficácia interna, em particular, foi abordada por todos os profes-
sores envolvidos no presente estudo, embora de diferentes maneiras, refle-
tindo pressupostos subjacentes divergentes a respeito de processos sociais 
atuais – por exemplo, processos de globalização, interligação global e local, 
relações de poder entre grupos maioritários e minoritários na sociedade e 
assim por diante – e a forma como reforçam ou dificultam a democracia. No 
caso de O mundo está ardendo, o fortalecimento do sentido de eficácia política 
interna dos participantes foi identificado como o objetivo educativo geral, 
sendo então considerado tanto como o princípio orientador para os currí-
culos implícitos e explícitos, quanto para os objetivos específicos de apren-
dizagem. Por outro lado, em Udspil, nem aqueles envolvidos na concepção 
e nem os professores fizeram alguma referência direta a conceitos como 
consciência política, eficácia política interna e etc. Ainda assim, a ênfase 
dos professores em valores democráticos universalistas (liberdade e igual-
dade) relacionados ao contexto nacional (Dinamarca) e às sociedades mul-
ticulturais (dinamarqueses e estrangeiros) acabaram por abordar o sentido 
de eficácia política interna, ou seja, a imagem que os participantes tinham 
deles próprios como eficazes para a sociedade dinamarquesa.

Abordagens pedagógicas

A abordagem pedagógica de O Mundo está ardendo – uma clara dis-
tinção entre aprendizagens teórica, baseada na experiência e prática – teve 
sucesso em atingir as metas e objetivos de aprendizagem do curso. Isto pode 
ser visto tanto a partir dos produtos resultantes – os projetos de comuni-
cação dos alunos – quanto na autoavaliação  deles a respeito do que apren-
deram com o curso (ver abaixo). A abordagem metodológica apresentou 
também algumas dificuldades. Por um lado, a ausência de qualquer expe-
riência prática na fase 1 foi trazida por vários alunos como motivo para os 
problemas que tiveram com os seus projetos de comunicação na fase 3. Por 
outro lado, na fase 3, alguns conhecimentos teóricos foram mencionados 
como um potencial caminho para acrescentar valor ao que foi realmente 



121

experimentado e discutido nas fases 1 e 2. Isto parece ter tido um impacto 
na coerência geral do curso.

Os professores foram um recurso importante ao longo de todo o pro-
cesso, nomeadamente devido aos seus diferentes perfis, personalidades e 
experiências; criaram uma atmosfera favorável para aprendizagem e aju-
daram a resolver os problemas de forma positiva. Em particular, ajudaram 
os alunos a participarem com sucesso no curso, cobrindo um vasto leque de 
funções como o ensino, orientação, tradução, tutoria, supervisão e instrução.

O projeto Udspil exibiu características muito diferentes de O Mundo está 
ardendo em termos da estrutura do curso, na medida em que a sua progressão, 
organização e conteúdo foram determinados, em grande medida, individual-
mente pelo professor. Nem o professor do SDHS-ARH e nem o do PDHS-CPH 
basearam-se muito nas diretrizes de ensino produzido pelo secretariado da 
ADDHS. O projeto foi integrado aos temas já existentes. Consequentemente, 
estes temas influenciaram a abordagem pedagógica específica aplicada em 
nível local. Ambos os professores mencionaram vários aspectos fundamentais 
da sua abordagem pedagógica. Em primeiro lugar, o ensino deveria estar 
explicitamente ligado à vida cotidiana e às experiências dos participantes, 
bem como às suas interpretações da sociedade e da política. Em segundo 
lugar, o conteúdo deveria estar relacionado com a sua situação e dar aos par-
ticipantes a oportunidade de expressarem e refletirem sobre ela, incluindo 
problemas em como lidar com as exigências de várias autoridades. Ambos os 
professores argumentaram que tirar fotografias revelou-se bastante frutífero 
para os participantes ao relacionarem as suas experiências subjetivas a pro-
blemas políticos e sociais mais gerais. Além disso, a produção do vídeo provou 
ser um forte fator de motivação e uma oportunidade de autoexpressão. Foram 
aplicados múltiplos métodos de ensino em ambas as escolas. Na SDHS-ARH, 
o professor construiu pequenos casos, destacando as consequências das esco-
lhas feitas na vida quotidiana. Na PDHS-CPH, as atividades das aulas incluíram 
discussão de breves declarações de políticos e um exame de como diferentes 
opiniões políticas expressas no jornal eram interpretadas pelos estudantes. O 
professor também gravou notícias de rádio e discutiu o conteúdo na aula. Isto 
proporcionou uma oportunidade para refletir a respeito das consequências 
de fatos atuais e acontecimentos políticos e sociais, bem como adquirir novos 
conhecimentos sobre agências internacionais como o Parlamento Europeu e 
o Conselho da União Europeia (2006).

Resultados da aprendizagem

Não foram definidas previamente competências específicas para a 



122

cidadania democrática, como resultados da aprendizagem desejados nem 
em O Mundo está ardendo e nem em Udspil. 

No entanto, uma avaliação externa dos produtos, ou seja, os projetos 
de comunicação dos alunos e a publicação de Udspil, revela o seguinte: O 
Mundo está ardendo produziu resultados importantes, identificados pelo 
Conselho da Europa como competências fundamentais para a cidadania 
democrática. Estas são o desenvolvimento de competências cognitivas, por 
exemplo, o conhecimento do mundo de hoje; competências e valores éticos 
que se relacionam com a liberdade, a igualdade e a solidariedade; e capaci-
dades de ação, por exemplo, capacidade de participar em debates públicos 
(AUDIGIER, 2000:21–23). O curso facilitou o desenvolvimento de competên-
cias para as relações interpessoais, interculturais e sociais; e competências 
cívicas (n. 6), expressão cultural (n. 8), espírito empresarial (n. 7); e compe-
tências digitais (n. 4).11

No projeto Udspil, os professores salientaram que a aquisição de 
conhecimentos e de experiências nas aulas desafiaram as atitudes dos 
alunos e a sua capacidade de participar nas discussões. Isto parece refletir as 
competências para a cidadania democrática, tal como definidas por Horsdal 
(2004) em termos de sensibilidade para códigos diversos, negociação de 
significado e abertura, que podem estar relacionadas com a capacidade 
individual de participar no debate público, tal como definido por Audigier 
(2000). A autoexpressão dos alunos de suas visões relativas à cidadania no 
vídeo pode ser facilmente interpretada como uma expressão daquilo a que 
Horsdal (2001; 2004) se refere como “competências narrativas”.

Potencialidades e limitações

Entre os pontos fortes de O Mundo está ardendo estão as ligações entre 
educação formal e não formal e um circuito virtuoso entre as oportunidades de 
aprendizagem formal, não formal e informal. Estes elos foram explicitamente 
perseguidos de várias maneiras. Em primeiro lugar, e acima de tudo, graças à 
forte cooperação entre organizadores – por exemplo, a KFHS e a OD. Muitos 
dos alunos, de fato,  matricularam-se no curso durante ano sabático, após a 
conclusão do ensino secundário e antes de entrar no mercado de trabalho, 
ou optar por fazer um curso superior devido a um engajamento prévio com 
a OD. Conexões entre o ensino não formal e oportunidades de aprendizagem 
informal foram também criadas, combinando-se um período de residência em 
KFHS e um período de viagem fora do país. O perfil dos participantes parece 
corresponder ao dos grupos-alvo previstos. Deve ser mencionado que o perfil 
dos participantes é caracterizado por elevado grau de capacidade intelectual, 



123

acompanhado por certo grau de sensibilidade política. O grupo é bastante 
homogêneo em termos do seu histórico de educação e cultura.  Ambas as 
características foram reconhecidas pelos professores. Observações e entre-
vistas com grupos focais mostraram que os alunos que não correspondiam a 
este perfil comum eram aqueles que enfrentaram maiores dificuldades.

O projeto Udspil revelou-se especialmente frutífero na metodologia, 
que conseguiu envolver os participantes na formulação e discussão de uma 
multiplicidade de visões a respeito de diversas questões de cidadania, pro-
movendo assim uma tomada de consciência sobre o carácter contextual do 
conhecimento e da experiência. As entrevistas e as fotografias proporcio-
naram oportunidades para o acúmulo de experiências. O projeto conseguiu 
proporcionar ao grupo-alvo voz nos debates público e político em curso, 
com o que não estava habituado.

Contudo, a falta de métodos formais de avaliação e de apresentação 
de relatórios pode ser vista como uma limitação para o desenvolvimento 
de novas iniciativas. As intenções da ADDHS de acumular conhecimentos 
e experiência sobre a aprendizagem de cidadania democrática (a ser mais 
integrado no trabalho da DHS) foram apenas parcialmente cumpridas.

Conclusão

O objetivo do nosso estudo foi investigar como instituições de edu-
cação de adultos não formais, de longa data, promoviam a aquisição de 
competências cívicas entre os jovens adultos, contribuindo para aprendi-
zagem da cidadania democrática. Identificamos práticas de aprendizagem 
relevantes levadas a cabo por uma FHS e várias DHSs. Com base em nossos 
achados, argumentamos que, apesar da particularidade do contexto socio-
cultural que caracteriza o nosso estudo, é possível identificar dimensões 
importantes na concepção e gestão de atividades de aprendizagem para a 
cidadania democrática que podem ser relevantes em uma variedade de con-
textos socioculturais.

Em primeiro lugar, os resultados demonstram claramente que a 
aprendizagem para a cidadania democrática está inevitavelmente conec-
tada com orientações políticas específicas, trazidas por todos os envolvidos 
na concepção, gestão e implementação das atividades de aprendizagem. No 
entanto, quando fortemente enraizadas numa tradição de popular enlighten-
ment, que desenvolve a consciência através de interações vivas, os pontos de 
vista dos alunos tornam-se a base do reconhecimento mútuo e da aceitação 
de interesses políticos particulares, em consonância com valores democrá-
ticos universais. 



124

A este respeito, convém notar que as práticas específicas investigadas 
refletem uma tradição sociocultural que valoriza a aprendizagem baseada no 
diálogo e, por conseguinte, incentiva a negociação de sentidos. No entanto, 
também contestam a abordagem baseada no consenso, característica da 
Dinamarca e de outros países nórdicos, que através da sua busca pode colocar 
limites à aceitação simultânea de uma multiplicidade de perspectivas.

Em segundo lugar, as nossas evidências mostram que os professores 
desempenham um papel crucial para uma comunidade de aprendizagem tem-
porária, possibilitando o acúmulo de experiências dos participantes. Nestes 
casos, o vasto leque de diferentes acúmulos acadêmicos e não acadêmicos 
e experiências profissionais dos professores lhes ajudou a cobrir múltiplas 
funções, tais como a transmissão de conhecimento, capacitação, super-
visão, etc. Embora importantes, os diferentes acúmulos e experiências pro-
fissionais não são suficientes, já que diferentes aptidões e competências têm 
de ser apoiadas por uma formação inicial e em serviço adequada, trabalho 
de equipe e prática profissional reflexiva.

Finalmente, os resultados mostram que a externalização para a esfera 
pública é um fator crucial para envolver e desafiar a compreensão dos alunos 
sobre as oportunidades de influenciar as questões sociais e de reforçar sua 
autoconfiança. Os dois casos demonstram como as instituições não formais 
de educação de adultos podem melhorar as competências dos estudantes para 
lidar com uma variedade de contextos. Ambas as atividades de aprendizagem 
desafiaram alguns dos seus elementos críticos, ao mesmo tempo em que inte-
graram e preservaram elementos centrais da tradição das FHS e DHS, como 
por exemplo, a comunicação interna e um espaço para reflexão num ambiente 
comunitário baseado em princípios democráticos.

O estudo dinamarquês demonstra que a negociação de sentidos 
nunca é isenta de valor. No entanto, o professor desempenha um papel 
fundamental na garantia de um ambiente de aprendizagem que permita a 
expressão de uma multiplicidade de pontos de vista, mutuamente reconhe-
cidos e aceitos. Além disso, o fluxo de comunicação entre as instituições de 
ensino e a esfera pública é de crucial importância para a tomada de consci-
ência dos alunos sobre as questões sociais, tanto a nível local como global, 
alimentando assim seu senso de eficácia política. Estas características chave 
devem receber especial atenção na concepção, gestão e implementação das 
aprendizagens práticas destinadas a promover a cidadania democrática.

Notas
1 Paralelamente, a competência cívica, que “prepara os indivíduos para participarem plenamente na 
vida cívica”, foi identificada pelo Parlamento Europeu e pelo Conselho da União Europeia (2006:17) como 



125

uma competência essencial a ser priorizada por todos os Estados-Membros nos próximos anos.

2 Adultos são aqui definidos como aqueles com mais de 25 anos, embora os jovens adultos com idades 
compreendidas entre 16 e 24 anos também sejam incluídos se já não se encontram em tempo integral 
no ensino formal ou formação profissional.

3 As FHS dinamarquesas acolhem principalmente jovens adultos, que embora estejam temporaria-
mente fora do sistema de ensino formal ou formação profissional, estão dispostos a prosseguir esses 
estudos numa fase posterior; enquanto os DHS, instituições privadas, apoiadas pelas autoridades 
locais, acolhem, prioritariamente, jovens e adultos de baixa escolaridade e desempregados.

4 N.T.: As FHSs são escolas nas quais os alunos residem durante o período do curso.

5 O termo dinamarquês “udspil” pode ser literalmente traduzido como “jogar melhor” [“outplay”], mas 
tem diferentes significados tais como “proposta”, “ideia” ou “movimento”, dependendo do contexto. 
Assim, é difícil apresentar uma tradução adequada do título do projeto em português ou inglês.

6 Treze participantes (nove do sexo feminino e quatro do masculino, com idades entre 19 e 26 anos) 
foram inscritos no curso; dez tinham formação secundária, um tinha um diploma universitário de 
gestão, um tinha um curso profissional de educação, enquanto um tinha concluído a escolaridade 
obrigatória de nove anos e tinha alguma experiência de trabalho. Todos os participantes, exceto um da 
Groenlândia, eram dinamarqueses e residiam na Dinamarca. Para a entrevistas com grupos focais os 
participantes foram divididos em dois grupos de cinco e sete membros cada um.

7 O nome dinamarquês da organização pode ser literalmente traduzido como “operação dia de tra-
balho”, que na nossa opinião pode ser enganador. Na Dinamarca, o termo Operação Dagsværk é utili-
zado para se referir a um dia do ano em que as crianças e jovens em idade escolar trabalham em vez 
de irem à escola e doam o dinheiro que ganham para caridade.

8 As DHSs que participaram do projeto são: The Pre-course Day High School, Copenhagen; The Day High 
School VERA, Copenhagen; The Intercultural Day High School, Aarhus; The Sports Day High School IDA, 
Aarhus; e The Esbjerg Day High School, Esbjerg. 

9 A Associação de Educação de Adultos da Dinamarca promove a educação não formal de adultos 
através de projetos de colaboração, informação e desenvolvimento e representa 39 organizações 
membros, incluindo a ADDHS.

10 Traduzido do dinamarquês pelos autores.

11 Os números referem-se à lista de competências-chave identificadas pela Recomendação sobre 
as competências-chave para a aprendizagem ao longo da vida (2006) produzida pelo Parlamento 
Europeu e pelo Conselho da União Europeia.

Referências

AMNÅ, E.; EKMAN, T. The end of a distinctive model of democracy? Country-diverse 
orientations among young adult Scandinavians. Scandinavian Political Studies, v. 
30, n. 1, p. 61-85, 2007.

ANDRESÉN, A. The Danish folkehøjskole today. Copenhagen: The Folkehøjskole 
Association of Denmark, 1991.

AUDIGIER, F. Basic concepts and core competencies for education for democratic 
citizenship. Strasbourg: Council of Europe, 2000.

BAASTRUP, R. Beskrivelse af ‘Projekt Verden Brænder’ på Krogerup [Description 



126

of The World is Burning-Project at Krogerup; in Danish]. In: JENSEN, J. Bang (Ed.). 
Demokratisk dannelse og aktivt medborgerskab på højskolen. København: 
Folkehøjskolernes Forening in Denmark, 2005.

BIRZEA, C. Education for democratic citizenship: A lifelong learning perspective. 
Strasbourg: Council of Europe, 2000.

EHLERS, S. Underviser og vejleder [Teacher and supervisor; in Danish]. In: DUPONT, 
S.; EHLERS, S. (Eds.). Daghøjskolernes udvikling. Copenhagen: Foreningen af 
Daghøjskoler i Danmark, 1994.

EUROPEAN COMMISSION. Communication of 21 November 2001 on making a 
European area of lifelong learning a reality. Brussels: Author, 2001.

EUROPEAN PARLIAMENT; COUNCIL OF THE EUROPEAN UNION. Recommendation on 
key competences for lifelong learning. Brussels: Author, 2006.

GLEERUP, J. Medborgerskab som pædagogisk projekt [Citizenship as pedagogical 
project; in Danish]. In: KORSGAARD, O. (Ed.). Medborgerskab, identitet og 
demokratisk dannelse. Copenhagen: Danmarks Pædagogiske Universitetsforlag, 
2004.

HALKIER, B. Fokusgrupper [Focus groups; in Danish]. Frederiksberg: Forlaget 
Samfundslitteratur, 2002.

HORSDAL, M. Affiliation and participation: Narrative identity. In: KORSGAARD, O.; 
WALTERS S.; ANDERSEN, R. (Eds.). Learning for democratic citizenship. Copenhagen: 
Danish University of Education, 2001.

HORSDAL, M. Demokratisk medborgerskab og biografisk læring [Democratic 
citizenship and biographical learning; in Danish]. In: KORSGAARD, O. (Ed.). 
Medborgerskab, identitet og demokratisk dannelse. København: Danmarks 
Pædagogiske Universitetsforlag, 2004.

KOCH, H. Hvad er demokrati? [What is democracy? in Danish]. Copenhagen: 
Gyldendal, 2005.

KORSGAARD, O. Kampen om lyset [The struggle for light; in Danish]. Copenhagen: 
Gyldendal, 1997.

KORSGAARD, O. Grundtvig’s educational ideas: On tying bonds and cutting knots. 
Journal of World Education, v. 32, n. 2, p. 3-10, 2002a.



127

KORSGAARD, O. A European demos? The Nordic adult education tradition—
folkeoplysning—faces a challenge. Journal of World Education, v. 32, n. 2, p. 
13-19. 2002b.

KORSGAARD, O. Kampen om folket [The struggle for people; in Danish]. Copenhagen: 
Gyldendal, 2004a.

KORSGAARD, O. Statsborgerskab, medborgerskab og identitet [State citizenship, 
citizenship and identity; in Danish]. In: KORSGAARD O. (Ed.). Medborgerskab, 
identitet og demokratisk dannelse. Copenhagen: Danmarks Pædagogiske 
Universitetsforlag, 2004b.

LANE, R. E. Political life: Why people get involved in politics. Glencoe, IL: The Free 
Press, 1959.

LUNDGAARD, E. The folk high school 1970–1990: Development and conditions. 
Copenhagen: Association of Folk High Schools in Denmark, 1991.

MILANA, M. What do we know about adult education for democratic citizenship? A 
review of the research literature in nine European countries. Journal of Educational 
Sciences, v. 14, n. 2, p. 53-67, 2006.

MILANA, M. Is European active citizenship fostering inclusion within the Union? A 
critical review. European Journal of Education, v. 43, n. 2, p. 207-216, 2008.

NIEMI, R. G.; CRAIG, S. C.; MATTEI, F. Measuring internal political efficacy in the 1988 
National Election Study. American Political Science Review, v. 85, n. 4, p. 1407-1413, 
1991.

RASMUSSEN, P. Danish learning traditions in the context of the European Union. In: 
KUHN, M.; SULTANA R. G. (Eds.). Homo sapiens europæus. New York: Peter Lang, 2006.

RIIS-HANSEN, I. (Ed.). Udspil: Udsyn, udsagn, indblik, samtalestof. [Proposition: Vision, 
statement, insight, subjects of conversation; in Danish]. Copenhagen: Foreningen 
af Daghøjskoler i Danmark, 2005.

ROBERT, Y. Case study research: Design and methods. London: Sage, 1989.

SPRADLEY, J. P. Participant observation. New York: Holt, Reinhart & Winston, 1980.

STEINER-KHAMSI, G.; TORNEY-PURTA, J.; SCHWILLE, J. (Eds.). New paradigms and 
recurring paradoxes in education for citizenship. Oxford: Elsevier Science, 2002.



128

TORNEY-PURTA, J.; LEHMANN, R.; OSWALD, H.; SCHULZ, W. Citizenship and education 
in twenty-eight countries: Civic knowledge and engagement at age fourteen. 
Delft: IEA, 2001.

TORNEY-PURTA, J.; SCHWILLE, J.; AMADEO, J.-A. (Eds.). Civic education across 
countries: Twenty-four national case studies for the IEA Civic Education Project. 
Delft: IEA, 1999.

VELDHUIS, R. Education for democratic citizenship: Dimensions of citizenship, core 
competences, variables, and international activities. Strasbourg: Council of Europe, 
1997.

WIBORG, S.; KORSGAARD, O. Grundtvig: The key to Danish education. Scandinavian 
Journal of Educational Research, v. 50, n. 3, p. 361-382, 2006.

Artigo publicado originalemente em:

MILANA, Marcella; SØRENSEN, Tore Bernt. Promoting Democratic 
Citizenship Through Non-Formal Adult Education: The Case of Denmark. 
Scandinavian Journal of Educational Research, v. 53, n. 4, p. 347-362, 2009. 
DOI: 10.1080/00313830903043125.
Disponível em http://dx.doi.org/10.1080/00313830903043125

http://dx.doi.org/10.1080/00313830903043125


129

SOBRE OS AUTORES
SÉRGIO HADDAD Graduado em economia e pedagogia, doutor em História e 
Filosofia da Educação pela Universidade de São Paulo (USP).  É pesquisador 
ONG Ação Educativa, professor do Programa de Pós-Graduação em Edu-
cação da Universidade de Caxias do Sul e  pesquisador Sênior do CNPq.

GABRIELA ZEPPONE Graduanda em Letras-Português pela Universidade de 
São Paulo. Bolsista de Treinamento Técnico-1 (Fapesp) do projeto “Educação 
não escolar de adultos no Brasil e na Dinamarca: ampliando o debate”.

JANAINA UEMURA Bacharel em Relações Internacionais pela Escola Supe-
rior de Propaganda e Marketing, graduanda em Filosofia pela Universidade 
de São Paulo. Assessora da Unidade de Projetos Especiais na Ação Educa-
tiva Assessoria Pesquisa e Informação.

Grundtvig e as Folk High 
Schools, a experiência 
dinamarquesa em Educação 
de Jovens e Adultos
Sérgio Haddad
Gabriela Zeppone
Janaina Uemura



130

Uma das experiências mais importantes em Educação de Jovens e 
Adultos na Dinamarca é conhecida por Folk High School (FHS)1 e tem 
como principal inspirador o dinamarquês Nikolaj Frederik Severin 

Grundtvig (1783-1872). As FHS tornaram-se relevantes a partir do século XIX 
quando influíram na concepção educacional do país e participaram da cons-
trução democrática da sociedade dinamarquesa. Se, originalmente, essas 
escolas foram constituídas para oferecer educação às classes sociais mais 
empobrecidas, principalmente a dos camponeses – na tentativa de envolvê-
-los na construção do estado dinamarquês moderno –, hoje, elas  se tor-
naram um espaço de educação continuada para jovens e adultos.

Segundo a associação que as congrega, The Association of Folk High 
Schools in Denmark, existem 70 Folk High Schools no país consideradas 
“Grundtviguianas” e aproximadamente 40 mil jovens e adultos frequentam 
a cada ano os diferentes cursos oferecidos por elas. Cada uma pode se orga-
nizar a partir de características diversas: escolas esportivas; escolas cristãs 
e espirituais; de estilos de vida (desenvolvimento pessoal, ginástica e ali-
mentação); especializadas em algum campo do conhecimento/arte (música, 
arte, desenho, cinema, por exemplo); escolas voltadas a jovens entre 16 anos 
e meio e 19 anos; escolas voltadas para um público idoso com cursos de 
curta duração; e cursos de formação geral não  ligadas ao sistema formal de 
ensino (DENMARK, 2019).2 

O dinamarquês Grundtvig, cujo pensamento orientou o desenvolvi-
mento destas escolas na Dinamarca, tornou-se referência no campo da edu-
cação de jovens e adultos e suas ideias ganharam repercussão internacional. 

Este artigo foi produzido tendo por base o estudo do pensamento de 
Grundtvig, aliado ao estudo de caso de duas Folk Hight Schools na Dinamarca: 
Brænderup e International People’s College (IPC), ocorrido no ano de 2019.

Por que estudar as FHS?

A experiência escandinava é referência para o campo da Educação de 
Jovens e Adultos (EJA) e pouco conhecida no Brasil. Estudá-la e aproximá-
-la da experiência brasileira pode contribuir para o avanço da produção 
de conhecimento, preenchendo parcialmente a lacuna de debate teórico 
diagnosticada por alguns dos estados da arte com respeito a esse campo 
(HADDAD, 2002; SOARES, 2011).

Grundtvig tem sido reconhecido no contexto europeu como um dos 
mais importantes personagens no campo da educação de adultos e da edu-
cação ao longo da vida. Seu reconhecimento está expresso, por exemplo, 
no fato da Comissão Europeia conferir seu nome ao programa The European 



131

Union’s adult education programme, o qual, por dez anos, cuidou da coope-
ração entre os estados europeus no campo da Educação de Adultos. 

Breve caracterização e resgate histórico 

Nikolaj Frederik Severin Grundtvig nasceu no dia 8 de setembro de 
1783 e faleceu em 2 de setembro de 1872. Foi pastor, poeta, filósofo, pro-
fessor, historiador e político, tornando-se uma das pessoas mais influentes 
do pensamento dinamarquês da chamada época de ouro, ao lado de Hans 
Christian Andersen (1805-1875) e Soren Kierkegaard (1813-1855).

As chamadas Folk High Schools (højskole, em dinamarquês) surgiram 
como uma proposta de espaços nos quais as pessoas mais pobres e com 
pouca instrução pudessem frequentar e desenvolver suas potencialidades. 
Por não oferecerem diploma ou qualquer titulação, as Folk High Schools se 
caracterizaram como instituições mais informais do que as escolas tradi-
cionais. Voltadas à participação social e à melhoria das relações humanas, 
abordam diferentes temáticas. 

Na Dinamarca do século XIX, tornaram-se um movimento alternativo 
às escolas que preparavam as elites e que se caracterizavam como sendo 
enciclopédicas, tendo o latim como seu idioma. O público prioritário das 
FHS naquele momento eram os camponeses. Grundtvig acreditava que era 
preciso educar as pessoas para que participassem ativamente da construção 
da sociedade dinamarquesa e desenvolvessem suas capacidades.

O período em que Grundtvig viveu foi marcado por fortes mudanças 
políticas, tanto na Dinamarca quanto na região escandinava. Os conflitos 
territoriais ameaçavam a autonomia dinamarquesa; a servidão havia aca-
bado de ser abolida, no final do século XVIII, e os camponeses constituíam 
mais de 85% da população (KAVALIER, 2006). Para sustento dessa população 
rural foi realizada uma reforma agrária que propiciou terras em que ela 
pudesse trabalhar. Havia ainda um forte movimento que levaria à transição 
da monarquia absoluta para a monarquia parlamentar (1849). Grundtvig 
acreditava que esses camponeses careciam de uma formação para parti-
cipar do novo momento histórico, de forma que suas ideias e as FHS vol-
taram-se a essa demanda e colaboraram para a consolidação de uma identi-
dade nacional dinamarquesa, ameaçada em seu território e em sua cultura. 

A primeira escola foi criada em 1844 e rapidamente o movimento se 
espalhou para os outros países da região, fazendo com que até o final do 
século XIX a Noruega, a Suécia e a Finlândia também contassem com FHS 
baseadas nas ideias de Grundtvig. O mesmo ocorreu com outros países do 
continente europeu como a Holanda e a Alemanha.



132

Grundtvig dedicou-se a resgatar mitos e lendas tradicionais dina-
marquesas que entendia como fundamentais para a formação da popu-
lação e, posteriormente, pouco a pouco, desenvolveu seu pensamento em 
relação à educação. Sua preocupação não foi, contudo, a de desenhar um 
sistema de ensino ou programa educativo, mas sim de formular princípios 
que pudessem orientar experiências pedagógicas. Segundo Bugge (apud 
GATTO,2011:19), dois fatores o influenciaram e acabaram por marcar a sua 
vida e seu pensamento educacional: as suas visitas à Inglaterra (entre 1829 e 
1931) e a sua participação nas primeiras Assembleias Populares (entre 1835 
e 1836) em Roskilde, anterior capital da Dinamarca.

Grundtvig foi à Inglaterra graças a uma bolsa de estudos e a este país 
regressou por três vezes, quando conheceu e se encantou pelo regime par-
lamentarista e pelo ambiente intelectual dos colleges das universidades 
inglesas. Pôde constatar também o contraste entre as sociedades inglesa 
e dinamarquesa – a primeira, em ebulição devido às mudanças advindas 
do processo da Revolução Industrial, e a segunda agrária. A sociedade 
inglesa, às portas do capitalismo moderno, foi interpretada por ele como 
tendo grande vitalidade: um estado de espírito fundamental para reerguer 
a Dinamarca em meio às crises e guerras que marcavam o seu país naquele 
momento da história.

As Assembleias Populares foram instituídas durante processo de aber-
tura do regime monárquico absoluto em sua transição para a monarquia 
constitucional em 1849. O autor expressou em cartas e textos seu enorme 
apreço e admiração por estes espaços, onde tanto nobres como camponeses 
podiam participar e serem ouvidos, ajudando a construir decisões políticas e 
processos educativos próprios, superando a influência de outros países, em 
particular dos alemães. Para que ocorressem mudanças em seu país, Grun-
dtvig entendia que era necessário que aqueles que participassem destas 
assembleias tivessem formação para tanto – e esta formação não poderia 
ocorrer dentro da ordem escolar existente: era necessário construir uma 
escola de outra natureza. 

As Folk High Schools, portanto, seguiram princípios formulados por 
Grundtvig sobre a educação necessária para a participação dos campo-
neses nestes processos sociais e que resultaria no seu enlightment (esclareci-
mento).3 O princípio central das Folk High Schools, e que permanece ainda 
hoje, é que as escolas deveriam educar para a vida, abordando questões exis-
tenciais e do cotidiano com os seus estudantes. 

Para Gatto (2011), as características do pensamento pedagógico de 
Grundtvig podem ser resumidas da seguinte forma:

A lógica da interação entre o indivíduo e a sociedade: se é verdade que 



133

o enlightment começa com o autoconhecimento, isto poderia levar à indi-
vidualização e ao egoísmo, o que minaria o sentimento de pertença a um 
coletivo e os laços entre as pessoas. Assim, o desenvolvimento do indi-
víduo só faz sentido em uma perspectiva de desenvolvimento da comuni-
dade e vice-versa;

A Palavra Viva (living word): a valorização da palavra ganha relevância 
tanto pela influência religiosa – ao se valorizar a palavra (pregação) em 
detrimento “às palavras mortas da escritura” – quanto pela sua participação 
nas assembleias populares, nas quais a dimensão da palavra era valorizada 
como forma de pensar por si próprio, expressar opiniões e argumentar. 
Com isso, Grundtvig faz uma crítica ao ensino livresco que não provoca a 
interação de pensamentos e opiniões;

Interação entre as pessoas: trata-se da defesa do diálogo horizontal sem 
distinção de classe social, função ou estatuto. O conceito de diálogo defendido 
por Grundtvig passava, essencialmente, por promover o convívio na hetero-
geneidade da sociedade e pela aceitação das diferenças existentes. Grundtvig 
acreditava que este diálogo poderia, a longo prazo, criar as condições para 
uma sociedade com perspectivas sociais e individuais mais alargadas;

O amor por todas as coisas dinamarquesas:  significa valorizar a cultura 
e os valores da nação, entendida como a partilha de uma língua comum, de 
sua história e tradições, importante também para participar da sociedade .  
Seu nacionalismo deve ser entendido no âmbito do contexto social, político 
e econômico da Dinamarca da primeira metade do século XIX, quando a 
própria noção de “Nação”, como a entendemos modernamente, era criada. 
O propósito de Grundtvig era libertar a Dinamarca dos diferentes tipos de 
“invasões” estrangeiras, almejando o renascer do espírito coletivo e reforço 
da autoestima do povo dinamarquês; 

Crítica ao modelo de escola: seus escritos foram dedicados à crítica ao 
modelo escolar vigente falado em latim, baseado no “culto ao conhecimento” 
e na memorização, isento de emoções, que poderia “sufocar a alma de qual-
quer um” e no “sacrifício da vida”. Para Grundtvig, a escola, enquanto insti-
tuição educacional, deveria concretizar as suas potencialidades para o bene-
fício da vida, portanto, não deveria dar a prioridade às atividades puramente 
intelectuais ou ao seu estatuto institucional, mas definir como objetivo edu-
cacional primordial a tarefa de ajudar a resolver os problemas do cotidiano. 
Em segundo lugar, deveria lutar por ensinar sobre a vida e promover a vida 
com propósito (conforme KNUDSEN, 1976:153 apud GATTO, 2011:26). As 
Folk High Schools na Dinamarca se organizaram sob influência destes prin-
cípios de Grundtvig, traduzidos em um modelo de escola residencial de con-
vívio, aprendizagem e diálogo, mediadas por expressões da cultura dina-



134

marquesa – canções, mitos, história e língua.  Elas tinham como propósito 
uma perspectiva de formação democrática de alunos e professores, capaz 
de colaborar para o desenvolvimento pessoal e que fizessem sentido para 
a vida, uma “escola para a vida” (a school for life)4, por oposição ao que ele 
chamou de “escola da morte”. 

A noção de “vida” parece central para as propostas educacionais de 
Grundtvig, a ponto de a palavra penetrar diversos conceitos e aparecer 
abundantemente em seus textos (living word, school for life, living citizens 
etc.). Quando ele diz “vida”, porém, parece conjugar uma série de sentidos, 
todos com repercussões, por sua vez, em um certo modo de ser da educação 
em uma Folk High School. É possível perceber, no mínimo5, três sentidos 
que emergem do termo.

Por um lado, uma Escola para Vida parece dizer respeito a conteúdos 
não memorizáveis, fórmulas vistas em um ano e esquecidas no seguinte. 
Mas sim, as experiências de aprendizado (que por serem transformadoras) 
marcam os indivíduos ao longo de toda a vida, muitas vezes de forma pouco 
palpável e difícil de se medir precisamente; muitas vezes sendo essa expe-
riência educacional a faísca inicial a partir da qual o indivíduo, em sua pró-
pria experiência diária ao longo da vida, construirá, contínua e gradativa-
mente, conhecimento. Nesse sentido, pode fazer parte da “vida”, de que 
tanto fala Grundtvig, a noção de educação ao longo da vida, conhecida pos-
teriormente pelo conceito Lifelong learning. 

Por outro lado, uma Escola para a Vida parece se referir a uma edu-
cação que se preocupa com essa vida, aqui, agora. Uma escola que ensine 
conteúdos e promova experiências que fazem sentido para o cotidiano dos 
estudantes, para sua vivência prática e suas necessidades e não uma aula 
onde se repita mecanicamente as declinações das palavras em latim, se 
recitem poemas esvaziados de sentido ou se discutam ideias completamente 
abstraídas e desvinculadas da realidade. 

Por fim, uma Escola para a Vida pode, somado aos demais sentidos, 
se referir a uma educação que estimule uma vitalidade, um entusiasmo, um 
espírito de paixão, em seu sentido mais amplo. Uma educação cuja função 
não fosse dar provas ou emitir certificados, mas onde, justamente por não 
haver cobranças nesse sentido, os estudantes pudessem descobrir o fas-
cínio pelo aprender e pelo participar. A partir da própria vivência do dia a 
dia dentro das escolas, os alunos participariam vivamente de uma comu-
nidade, como cidadãos, trabalhando para a transformação da sociedade. 
Isso é ainda mais significativo quando lembramos que Grundtvig escreve e 
defende suas propostas educacionais em um momento de grande crise na 
Dinamarca e que era veemente a necessidade de reerguer o país. 



135

Numa das suas últimas obras dedicadas ao fenômeno educativo, The 
Danish High School, de 1847, Grundtvig sumariza a sua proposta no seguinte 
parágrafo:

O que, portanto, devemos procurar atingir em todas as Folk 
Schools é que todos os jovens adultos que as frequentem e que 
já tenham encontrado a vocação da sua escolha e capacidade, 
possam voltar às suas tarefas com um desejo ampliado, com 
uma visão mais clara das condições humanas e cívicas, particu-
larmente do seu país, e com um prazer reforçado em pertencer à 
sua comunidade. Isto fará encorajar a participação em todas as 
coisas importantes e boas que foram conseguidas pelo seu povo 
e que continuarão a ser conseguidas (GRUNDTVIG [1847] apud 
KNUDSEN, 1976:162, tradução nossa). 

Helena Kavalier (2006) traz outras características:
Grundtvig estabeleceu a idade de 18 anos como mínima para entrar 

em uma FHS. Entendia que seria a partir do trabalho, da vida na fazenda 
(Grundtvig desenvolveu suas ideias pensando nos camponeses) e das rela-
ções familiares que as pessoas estariam compartilhando experiências em 
comum, o mais genuíno tipo de educação, em oposição ao isolamento nas 
estruturas acadêmicas formais que não envolviam a vida e o trabalho.

Grundtvig não apostava nos livros para a transmissão do conheci-
mento. Nas palavras do autor, “uma coisa estava clara, era absolutamente 
necessário romper com o padrão de educação baseado no livro para apro-
fundar a importância do desenvolvimento humano [...]” (GRUNDTIVG apud 
CAMPBELL, 1928, tradução nossa). Nesse sentido, a troca viva de experiên-
cias entre as pessoas constituía a fonte principal de conhecimento, valori-
zada e entendida como a palavra viva (“the living word”). 

A personalidade e a experiência do professor são mais enfatizadas do 
que sua formação acadêmica. O contato pessoal, a capacidade de inspiração 
e o conhecimento que vêm de experiências comuns da vida é o que o torna 
mobilizador/mediador de uma educação viva.

Grundtvig defendia que a condução das Folk High Schools deveria ficar 
livre de orientações políticas ou religiosas, para que as escolas pudessem 
existir em uma atmosfera de liberdade e espontaneidade. Qualquer aliança 
política ou religiosa poderia prejudicar esses elementos. Com estas carac-
terísticas as FHS se espalharam pelos países escandinavos e, mais tarde, 
para outras partes do mundo. O movimento dinamarquês das Folk Schools 
tornou-se internacionalmente conhecido no século XX. Inspirou, entre 



136

outros, uma série de movimentos de reforma na Europa Oriental no período 
entre guerras. Após a Segunda Guerra Mundial, as ideias de educação de 
Grundtvig e o movimento das Folk Schools inspiraram educadores em 
países asiáticos como a Índia, as Filipinas e a Coreia do Sul, em países afri-
canos como a Tanzânia, a Nigéria, Uganda e, na América do Sul, o Brasil 
(KORSGAARD, 2019:81-94).

Estudos de Caso

	 Com o objetivo de estudar como estas escolas estavam organizadas, 
passados 175 anos da abertura da primeira, foram feitas uma visita acadê-
mica em fins de 2018 e, no mês de maio de 2019, uma viagem para realizar 
a coleta de dados em duas Folk High Schools: Brænderup e International 
People’s College (IPC). 

No dia 13 de maio de 2019, inicialmente em Copenhague, a equipe6 
participou de uma reunião na Associação de Folk High Schools com Sara 
Skovborg Mortensen, onde foram discutidas tanto questões práticas e peda-
gógicas quanto aspectos históricos dessas escolas na Dinamarca e de como 
elas foram se modificando ao longo do tempo. Nessa reunião, ficou bastante 
claro para os pesquisadores que cada Folk High School é única, mas que ao 
mesmo tempo mantém algumas características que as unem sob a mesma 
denominação.

Nesse mesmo dia, à noite, o grupo chegou à primeira escola: 
Brænderup, uma Folk High School localizada na cidade de mesmo nome, 
na Ilha Fyn, onde ficaram hospedados até a manhã do dia 18 de maio, 
junto com alunos e professores. Ali, tiveram a oportunidade de observar 
aulas, realizar entrevistas e participar de atividades. Em Brænderup, foram 
realizadas entrevistas com sete alunos (sendo seis gravadas com vídeo e 
uma em áudio), duas professoras e com o diretor. Os pesquisadores tiveram 
a oportunidade de observar sete aulas.

A todo momento foi possível observar alunos organizando e convi-
dando seus colegas para as mais diversas atividades, sempre anunciadas no 
início do dia durante o café da manhã, que ocorreriam naquele dia ou nos 
próximos. Eram jogos como vôlei, sessões de filmes e séries, passeios, excur-
sões, encontros ao redor de fogueiras, o que evidenciou um efetivo envol-
vimento e mobilização dos alunos como parte da comunidade escolar. Os 
encontros diários matinais são momentos onde ocorrem também informes 
do diretor e anúncio da programação de atividades pelos professores. É o 
momento em que cantam juntos, como é costume nas FHS7 e em muitas 
organizações da Dinamarca. 



137

Também puderam ouvir relatos a respeito de um evento que havia 
acontecido na semana anterior, em que jovens estudantes de diversas 
escolas se reuniram para discutir a situação atual da Dinamarca e elaborar 
propostas para os candidatos ao Parlamento Europeu que naquele momento 
estavam concorrendo à eleição.

O grupo de pesquisa pôde acompanhar também a realização de um 
evento na escola na qual seis políticos de diversos partidos, candidatos ao 
Parlamento Europeu, foram convidados para discutir a questão dos imi-
grantes e refugiados no país, a partir de relatos preparados pelos estudantes 
sobre o tema e que foram lidos no evento. O grupo que organizou a atividade 
era de alunos de uma disciplina chamada “Create Understanding”, com-
posto por dinamarqueses, refugiados e imigrantes.

Durante a estadia em Brænderup, os pesquisadores também assis-
tiram a uma apresentação na qual alunos que haviam viajado ao Nepal con-
taram aos seus colegas como havia sido sua experiência. Além disso, assis-
tiram juntamente com os alunos e professores, a um show realizado pela 
Associação de Música relacionada à escola, onde Cecilia Norby, reconhecida 
cantora dinamarquesa de jazz e rock, fez uma performance em palco cons-
truído na quadra da escola.

Partindo de Brænderup, os pesquisadores se dirigiram à cidade de 
Helsingør, onde está localizado o International People’s College (IPC), 
permanecendo ali de 18 a 23 de maio. Helsingør é uma cidade costeira, 
localizada na Ilha de Zelândia, próxima à costa da Suécia. Como na escola 
anterior, se hospedaram no local, dividiram as refeições com professores 
e alunos, observaram aulas, participaram de atividades e realizaram 
entrevistas. No IPC, foram realizadas entrevistas em vídeo com quatro 
alunos, um student-teacher (ex-aluno que retorna na condição de participar 
como ponte entre professores e alunos), dois professores e o diretor. Tiveram 
a oportunidade de observar cerca de onze aulas e participar de uma outra 
para falar sobre o Brasil e a pesquisa.

Diferentemente de Brænderup, no IPC, as Assembleias Matinais – 
momento importante de encontro regular entre professores e alunos – não 
eram realizadas durante o café da manhã, mas em um salão específico, 
depois da primeira aula, por volta das 10h30. Tinham a mesma finalidade da 
anterior: os alunos cantam, são discutidos problemas específicos e são rea-
lizados informes. Os pesquisadores puderam acompanhar, por exemplo, o 
modo como a escola lidou com um caso de assédio sexual discutido aberta-
mente durante a assembleia. 

Além das atividades regulares, os pesquisadores puderam assistir a um 
concerto realizado na própria escola, com convidados de outra Folk High 



138

School (DRH, uma escola voltada especificamente à música); uma noite de 
jogos organizada pelo Conselho de Estudantes com apoio do professor da 
disciplina Tabletop Gaming. Também puderam acompanhar a organização 
e algumas atividades relacionadas à Cultural Evening, atividade na qual, por 
se tratar de uma escola internacional (10% de dinamarqueses apenas), cada 
grupo de alunos de uma nacionalidade apresentava aos demais algo a res-
peito de sua cultura. Na semana em que os pesquisadores visitaram a escola, 
os estudantes japoneses e australianos eram os responsáveis por apresentar 
sua cultura aos demais, organizando jogos e atividades para mostrar vesti-
mentas e comidas típicas. 

Puderam observar no IPC a riqueza que seu caráter internacional 
trazia e as dificuldades advindas dessa característica. Os choques culturais, 
dificuldades de comunicação (e entendimento) eram citados por alunos e 
professores, mas eram, ao mesmo tempo, fundamentais para a proposta da 
escola, cujo ideal era cooperar para a paz internacional, a partir do diálogo 
gerado entre alunos de diferentes nacionalidades. Por ser uma escola maior 
(84 estudantes), o grupo de alunos não pareceu tão próximo entre si e envol-
vido com as atividades como via-se em Brænderup (cerca de 40 estudantes) 
e a separação entre pequenos grupos (muitas vezes por nacionalidades) 
era uma questão debatida pelos alunos e pelo Conselho de Estudantes para 
buscar solução.

No dia 24 de maio, no retorno da pesquisa de campo, os pesquisadores 
se reuniram novamente com Sara Skovborg Mortensen, quando puderam 
relatar e discutir suas experiências nas duas escolas, avaliando e tirando 
algumas dúvidas.

Descrição com comentários sobre a programação das 
duas escolas 

Comparando os horários (ver anexo I) do IPC e de Brænderup, o pri-
meiro aspecto que chama a atenção é a Assembleia Matinal: em Brænderup, 
ela é uma das primeiras coisas feitas no dia, ainda no refeitório, junto com 
o café da manhã, 8h15; no IPC, os alunos têm o café da manhã, uma pri-
meira aula e só depois, 10h15, a assembleia matinal, que ocorria em um 
salão específico para isso.

Nas duas escolas, há aulas todos os dias pela manhã e à tarde, com 
exceção de quarta-feira, em que elas terminam mais cedo. Ainda que o IPC 
tenha aulas práticas (fotografia, coral, artesanato etc.), o currículo com-
porta também aulas mais teóricas, discutindo temas pertinentes a rela-
ções internacionais e de desenvolvimento pessoal (resolução de conflitos, 



139

comunicação intercultural, direitos humanos e assim por diante); em 
Brænderup, o componente maior é de atividades práticas (banda, pintura, 
feltro, construção...).

O final da tarde em ambas as escolas é livre, com exceção de poucas 
aulas noturnas (quarta no IPC; terça em Brænderup), quando os alunos 
podiam descansar, organizar atividades (filmes, jogos etc.), fazer algo rela-
cionado às aulas (acabar um texto, fazer bandeirinhas dinamarquesas para 
evento na escola, entrar em contato com familiares para fazer perguntas 
da história familiar...) ou, ainda, cuidar de tarefas domésticas (como lavar 
roupas). Nos finais de semana, igualmente, não há atividades previstas nos 
horários regulares (caso haja alguma excursão, seria algo combinado com 
os alunos para uma data em específico).

Para além disso, em Brænderup, há nas terças de manhã as “Reuniões 
de Corredor”, as quais, conforme foi possível observar durante a estadia na 
escola, eram um espaço de conversa entre os alunos, ou entre alunos e pro-
fessores, para discutir problemas de relacionamento ou de funcionamento 
da escola, um lugar de conversa e acolhimento.

No IPC, às quartas-feiras, a Assembleia, em vez de ser pela manhã, acon-
tece ao final da tarde e é mais longa. Metade do tempo funcionava como as 
assembleias matinais, enquanto o restante do tempo era espaço para os alunos 
apresentarem aos outros informações relativas a suas culturas e realizar ativi-
dades (os pesquisadores puderam assistir apresentação de PowerPoint reali-
zada pelos alunos japoneses e australianos, seguida por jogos característicos 
de cada cultura). Além disso, no final de semana haviam as Noites Culturais, 
momentos de confraternização também dedicados à troca intercultural.

A relação entre o educando e a sociedade e vice-versa

Na maioria das atividades, sejam elas curriculares ou extracurriculares, 
havia a preocupação de partir da realidade, discutir a realidade, refletir 
sobre ela. Um exemplo a ser citado foi a aula sobre Direitos Reprodutivos no 
IPC, quando se discutiu o tema do aborto e a educadora iniciou a sua aula 
perguntando para os alunos sobre como era a legislação em cada um dos 
seus países. Outro exemplo, nesta mesma escola, é a disciplina Development 
Management. Nela, os alunos constroem projetos para aplicar em seus 
países quando do seu retorno, pesquisando dados, fazendo entrevistas, 
visitando sites para obter informações que subsidiassem seus projetos. 
Em Brænderup, na atividade extracurricular em que foram convidados 
os parlamentares para discutir seu posicionamento sobre os imigrantes 
e refugiados na Dinamarca, os alunos partiram da realidade, convidando 



140

colegas nesta condição para dar depoimentos e entrevistando também outras 
pessoas de fora da escola como processo preparatório ao debate. Também 
é preciso lembrar a atividade propiciada pela Associação das FHS, em que 
ambas as escolas enviaram alunos e tiveram a oportunidade de produzir uma 
agenda a ser apresentada aos candidatos que pleiteavam suas candidaturas 
para o Parlamento Europeu. As viagens ao exterior também são fatores 
importantes de contado com uma realidade diferente da dinamarquesa. 

A Palavra Viva (Living word)
	
A Palavra Viva é parte fundamental da vida nas FHS visitadas. O diá-

logo, baseado no conceito living word, é canalizador de aprendizados e de 
possibilidades de afetar o ambiente do qual se faz parte. É por meio do diá-
logo que valoriza a palavra, dita por seres humanos e referida à realidade, 
que as diferentes experiências são partilhadas, não só entre alunos, mas 
também entre todos aqueles que integram a comunidade escolar. E é por 
meio do diálogo que se constrói conjuntamente a experiência de se estar 
vivendo na escola.

	 Em Brænderup, as aulas eram bastante práticas: banda, costura, 
pintura e construção, por exemplo. Ao mesmo tempo em que o aprendizado 
prático e concreto é valorizado, com intercâmbio de informações entre os 
professores e alunos, é por meio dele também que se criam outros espaços 
de diálogo. Como o diretor Ole Dedenroth comentou aos pesquisadores em 
uma conversa informal, enquanto estão com as mãos ocupadas, os alunos 
podem deixar sua mente livre e explorar diferentes assuntos, desde os mais 
corriqueiros até os políticos, como as eleições para o parlamento europeu, 
que aconteciam à época da visita às escolas. Parece ser nesse mesmo sentido 
que ele afirma em sua entrevista:

Ole (diretor): Veja, agora os estudantes estão lá embaixo, e eu 
não sei o que eles estão fazendo, mas eles se encontrarão, e você 
nunca sabe realmente quando as coisas estão acontecendo, 
mas se eu estou lhe dizendo para ler, ler, ler, ler, ler, ler, você não 
vai se abrir para a oportunidade. [...]  Então entre estas pessoas, 
talvez algo vá acontecer para uma delas, que está mudando sua 
vida, talvez hoje à noite [...]. Mas se estamos fazendo barreiras por 
meio de livros e resultados, isso nunca vai acontecer.
Estou dizendo muitas vezes que também é difícil ser uma pessoa 
(diretor) aqui, porque se você sentar e tomar um café com o aluno 
às 10 da noite, de repente a conversa se abre para muitas per-



141

guntas e inspirações e... woah, deveria ir para casa? Não, este é um 
momento divino, este é um momento divino na vida das pessoas…

	 No IPC, por outro lado, as aulas eram mais teóricas, ainda que tra-
tassem de temas vinculados à vida e experiência dos estudantes. Quando 
observamos a aula Development Management, por exemplo, percebe-se como 
o diálogo ocupa espaço central. O diálogo entre os estudantes com a profes-
sora ia ajudando a tornar suas propostas mais precisas e claras. Uma especi-
ficidade do IPC é o seu caráter internacional, envolvendo necessariamente 
contatos com outras culturas. A professora comenta em sua entrevista:

Gertrud (professora): Naquela turma, quando estão fazendo 
esses projetos em grupo, não são todos do mesmo lugar [...] por 
exemplo, no grupo [para um projeto] na Palestina: há um pales-
tino, há uma belga, há um britânico e um coreano no grupo.
Entrevistador: E todos eles estão ajudando o projeto palestino?
Gertrud: Sim. Todos eles estão fazendo pesquisa. [...] [não era 
assim] quando eu comecei, mas hoje [quando há] coisas difí-
ceis, eles podem enviar um Skype para alguém em casa que 
saiba mais sobre isso. Todos estão observando e discutindo. [...] [E 
aqueles] que não vêm do conflito também têm o direito de fazer 
perguntas. Portanto, é um grande processo de aprendizado [...] 
e o método eles poderão utilizá-lo onde quer que estejam, para 
qualquer outra coisa.

Em ambas as escolas encontramos uma atividade aparente-
mente comum a todas as Folk High Schools: as assembleias matinais, 
parte central e organizadora da vida nas escolas. Nestas ocasiões, a 
palavra entre todos os integrantes da comunidade escolar era aberta a 
partir das necessidades e demandas de cada um. 

Interação e participação 

A possibilidade de influenciar a comunidade escolar fazia-se presente 
no cotidiano de ambas as escolas. Talvez por Brænderup ser uma escola 
com menos alunos, estes pareciam mais íntimos e integrados como grupo. 
Era muito natural e parte do seu cotidiano proporem atividades extraclasse, 
indicando-as em um mural ou informando a respeito delas durante as refei-
ções, todos tinham espaço para falar o que acreditassem ser importante 
ou interessante. Vimos recitação de poema, prática de yoga, depoimentos, 



142

canção conjunta, apresentação musical, sugestões de abaixo assinado, con-
vites para participação na greve do clima, recados – e, com alguma fre-
quência, professores propondo atividades.

O cotidiano era agitado, sempre com muitas coisas acontecendo ao 
mesmo tempo e diferentes atividades sendo propostas. Alunos relaxando nos 
espaços comuns e conversando, tocando música, muitas vezes aproveitando 
dos instrumentos espalhados pelos cômodos, ou indo e vindo para alguma 
atividade “regular” das aulas, ou para encontrar os colegas em alguma inte-
gração que eles mesmos haviam proposto. Gostavam bastante de atividades 
ao ar livre (no que a primavera do período da realização da pesquisa certa-
mente tinha sua influência) e era raro o dia em que não se falava nas refei-
ções sobre jogar vôlei, futebol ou outros jogos, raro um horário livre em que 
o gramado da escola não fosse ocupado. O espaço noturno da fogueira era 
também muito procurado, local onde os alunos iam beber, conversar e até 
aproveitar para fazer tarefas da aula de construção (era necessário passar 
as madeiras no fogo, por exemplo, e alguns aproveitavam para fazer isso 
enquanto conversavam). Havia também uma sala de “cinema”, onde iam 
assistir filmes e séries. 

É bastante interessante destacar as respostas dos alunos quando 
perguntados do que eles mais gostavam na escola:

Mohammed: Eu adoro as discussões com os outros (...) e quando 
falo com as pessoas sobre diferentes coisas. E de festas. E o 
esporte. A maioria das coisas que eu amo. E adoro as canções, 
cantar com todos.
William: Do que eu realmente gosto, é do bom tempo, quando as 
aulas terminam, e todo mundo só joga futebol.  Só para estarmos 
juntos.
Mohammed: Tem algumas pessoas, que não jogam futebol, mas 
vêm para ver.
William: Só para estarmos juntos.
Ivo: Nunca joguei de uma forma tão amigável, isso não é abso-
lutamente nada competitivo, onde se pode fazer o que se quer. 
Às vezes jogamos tão desorganizados e nos machucamos muito, 
mas no final de tudo, estamos todos rindo e chorando e rindo e 
chorando, e é tão bonito. Ou quando temos viagens a florestas 
ou ao ar livre [...]  fazemos muitas coisas lá fora juntos. É real-
mente divertido. Mas o meu favorito até agora é principalmente 
acampar e futebol, principalmente futebol. Tenho muitas lesões, 
mas muitas lesões felizes das quais não me arrependo muito.



143

Anna Gundersen: Acho que o que eu mais gosto é de fazer algo 
com outras pessoas [...] eu recebo muita energia estando junto 
com outras pessoas. Especialmente quando sinto que apren-
demos algo um com o outro ou que eu aprendi algo sobre mim 
mesmo ou que sinto que o que falamos, o que fazemos é impor-
tante de alguma forma. Então não importa se vamos dar um 
passeio ou construir uma casa juntos, é sobre fazer algo juntos e 
entender melhor um ao outro e a nós mesmos.
Rasmus: Eu gosto muito quando cantamos juntos. E o High 
School Song Book tem muitas músicas boas e quando você 
canta junto, todo mundo, você tem essa sensação de que você 
é uma voz, e você sente, tipo, uma conexão ou criação especial 
[...] junto com os outros.

A vontade de se encontrar, fazer coisas juntos, o prazer de estar com os 
colegas, são sentimentos que marcaram as entrevistas acima e que fazem parte 
do cotidiano das FHS, dentro e fora dos espaços escolares. Os pesquisadores 
puderam observar os grupos de pessoas distribuídos por toda a escola e nos 
arredores, jogando ou passeando, muitas vezes se abraçando, de mãos dadas, 
com fortes manifestações de amizade. Isto ocorria inclusive quando faziam as 
tarefas de limpeza e cozinha, responsabilidade que era partilhada entre todos. 

Havia horários agendados para professores e alunos conversarem 
individualmente sobre assuntos da escola ou pessoais. Ficou clara a forma 
como uns cuidavam dos outros e se sentiam à vontade para conversar sobre 
o que quisessem. Além deste horário marcado, também era possível ver 
pela escola alunos e professores em reuniões individuais, que aconteciam 
quando uns ou outros sentiam ser importante.

No IPC, os espaços para este tipo de diálogo pareciam ser mais “insti-
tucionalizados” e menos “orgânicos” do que em Brænderup, talvez influen-
ciados pelo fato de ser uma escola maior. As Assembleias Matinais, por 
exemplo, não se davam no refeitório, mas em outro espaço físico, em forma 
de plenária, uma espécie de auditório. Os estudantes também propunham ati-
vidades. Mas, no IPC, o Student Council tinha um papel importante, não que 
não ocorresse um diálogo mais espontâneo no IPC, mas, no momento de lidar 
com conflitos, problemas, propostas e decisões, o Student Council funcionava 
como intermediador e espaço para esse diálogo. Um dos estudantes entrevis-
tado, que fazia parte desse conselho, o descreveu da seguinte forma:

Ramtih: Sobre o nosso conselho estudantil [...] nós temos [estu-
dantes] de todas as culturas. Nós discutimos sobre problemas, e 



144

todas as pessoas têm um problema. Eles vêm até nós e dizem seus 
problemas, ( ) e nós fazemos coisas sobre o problema. (...) discu-
timos no conselho que nos resta apenas um mês e meio, então 
sentimos que é melhor fazer as pessoas se aproximarem mais, 
com muitas atividades. Fazemos muitas atividades, como por 
exemplo, na segunda-feira, temos um dia de latas [de bebidas], 
todas as latas que recebemos aqui, é para conseguir dinheiro. 
Com esse dinheiro, por exemplo, da última vez conseguimos o DJ 
para a festa, ou às vezes nós conseguimos coisas para a cozinha, 
como batatas fritas ou qualquer coisa que precisamos ter.

O Student Council organizou, por exemplo, uma atividade noturna com 
o apoio do professor da matéria Tabletop Gaming: uma noite de jogos colabora-
tivos entre os alunos, com o objetivo de criar uma oportunidade para interagir 
e conhecer melhor outras pessoas devido à questão dos estudantes de um 
mesmo país acabarem interagindo apenas entre si em diversos momentos.

	 Outra forma de intermediar e criar espaços de diálogo e integração 
no IPC era por meio dos student-teachers. O student-teacher entrevistado des-
creveu essa função da seguinte forma:

Alex: [...] como eu já fui estudante, tu pode ser student teacher, 
que é um cargo profissional [...] Então, a gente retorna com mais 
responsabilidades, tem algumas atividades que a gente tem que 
participar, como reuniões dos professores (...) Mas, ao mesmo 
tempo, a gente tem esse contato direto (com os alunos), porque 
a gente vive com eles, mora no meio deles; então, a gente acaba 
tendo as duas visões, tanto de professor, quanto de aluno.
Entrevistador: Seria uma... uma espécie de ponte entre alunos e 
professores (...) auxilia no dia a dia, a partir do que eles precisam, 
informações, se eles precisam de algum material, de alguma 
coisa assim.
Entrevistador: Você é obrigado a fazer disciplinas.
Alex: A gente tem que pegar três... no mínimo, 28 horas por 
semana, todos os alunos. [...] e nós três, os student teachers, 
inclusive; porque a gente é, oficialmente, estudante.
[...] Entrevistador: E na reunião, com os professores, eles definem 
coisas para você: Olha, nós vamos fazer tal coisa, precisamos de 
você em tal...
Alex: Sim. Porque, na verdade, tem algumas atividades que já são 
preestabelecidas.



145

Aprendizado pela vivência 
	
Um dos aspectos que se destaca a partir da leitura dos escritos de 

Grundtvig e da experiência observadas nas escolas é como, apesar de exis-
tirem conteúdos sendo tratados – desde costura até pensamento político – o 
aprendizado parece não estar só nas aulas em si, mas também na experiência 
de estar em uma Folk High School.

Em Brænderup, os pesquisadores assistiram à apresentação de um 
grupo de 4 alunos relatando sua experiência na viagem ao Nepal, onde per-
maneceram por seis semanas conhecendo o país, uma realidade que desco-
nheciam, e dando aulas de inglês para um grupo de crianças e um grupo de 
mulheres de uma vila. Nessa mesma escola participaram do planejamento 
de uma Viagem de Estudos Study Trip que um grupo de estudantes faria em 
Copenhague. No IPC, igualmente, a ideia de viajar como parte do aprendi-
zado em uma FHS estava presente:

Ângelo (professor): Nós temos ido com frequência à Colômbia, 
por causa do processo de paz. A nossa escola é uma escola que 
tem base de ser uma escola pró-paz, de investimento, de pensar 
sobre a paz em todas as suas formas e então o processo de paz 
na Colômbia, as FARC assinando um acordo com o governo, 
teve muito interesse para nós, e queríamos ir lá com alunos e 
encontrarmo-nos com as FARC e conseguimos encontrarmo-nos 
quando eles ainda tinham armas, foi um processo um bocado 
estranho, internacionalmente eram considerados terroristas[ ] e 
nós estávamos a entrevistá-los, a perguntar-lhes: e agora o que 
é que vão fazer? Vão deixar as armas? Vão tornar-se civis? Isto é 
possível? Mas tínhamos muito esse interesse e eu, como também 
eu falo espanhol, não há muitos professores que falam espanhol, 
então tenho ido nessas excursões. [...] então fizemos documentários 
com os alunos, entrevistando membros do governo, candidatos 
presidenciais, guerrilheiros [...].

Para além das viagens, porém, a própria experiência de se estar na 
escola tinha lugar central na aprendizagem. Grundtvig acreditava que viven-
ciando juntos o ambiente democrático de uma Folk High School, cuidando 
da escola (limpando por exemplo), aprendendo e relacionando-se democra-
ticamente, os alunos seriam transformados. Assim, estariam preparados 
para participar da sociedade.



146

Sobre o nacionalismo e o amor pela Dinamarca

É fundamental destacar que as Folk High Schools estudadas tinham 
um caráter bastante específico: eram escolas de caráter internacional, que 
utilizavam o idioma inglês no dia a dia – característica fundamental para con-
seguir acompanhar as atividades e o seu cotidiano. Dessa forma, a limitação 
linguística e a pequena amostra de escolas (duas frente às 70 escolas da Asso-
ciação) tornam bastante difícil avaliar a presença de uma preocupação com a 
cultura dinamarquesa e o comportamento dinamarquês dentro delas.

Ainda assim, no gramado de Brænderup havia estátuas em referência 
à mitologia nórdica e as comidas servidas eram dinamarquesas. Os recados 
eram sempre dados tanto em inglês quanto em dinamarquês e havia aulas 
de dinamarquês para quem não falasse o idioma. Para além disso, a legis-
lação das Folk High Schools exige que pelo menos 50% do corpo estudantil 
seja dinamarquês. A única exceção a essa regra é o IPC, uma escola que 
desde a sua concepção até hoje é internacional, variando de 10 a 15% de 
dinamarqueses. No IPC havia um esforço constante para valorizar a varie-
dade de culturas presentes – fosse no corpo estudantil, fosse no corpo de 
professores, nas refeições ou nos subgrupos em que os alunos estavam divi-
didos para atividades. Os alunos vinham de 29 países diferentes. 

Apesar de as escolas terem caráter internacional (o IPC centralmente, 
Brænderup parcialmente), parece que a própria experiência de estar em 
uma Folk High School configurava-se, em si, como uma experiência muito 
dinamarquesa, a ponto de ouvirmos relatos como estes:

Mohammed (aluno): Eu vim aqui há três anos como refugiado, 
então (...) a melhor maneira de aprender dinamarquês e aprender 
a cultura e fazer amigos, é numa escola como hojskole, então eu 
tenho alguns amigos [ ] dinamarqueses, sabem, e eu aprendi 
muito sobre a cultura deles.
Entrevistador: Ok. E o que você gosta mais  nesta escola?
Ivo (aluno): É realmente a liberdade de interagir com tantas 
pessoas de tantos lugares diferentes. Você pode experimentar 
pontos de vista tão diferentes, normas tão diferentes, culturas tão 
diferentes. É disso que realmente se trata, compartilhar culturas. 
Você aprende muito mais sobre os próprios indivíduos e também 
qual é o seu passado, você realmente entende porque eles fazem 
as escolhas que fazem, porque eles trabalham da maneira que 
fazem, porque eles fazem isto e não fazem aquilo e coisas assim.
Entrevistador 2: E por que isso é tão importante? [...]



147

Ivo : É sobre a maneira dinamarquesa de viver, como eu a aprendo. 
Eles têm este conceito de uma palavra que se traduz, na maioria 
das vezes, em algo que se assemelha a aconchego, mas mesmo 
assim ainda é muito...
Entrevistador 1: Você quer dizer hygge?8

Ivo: Sim, exatamente. Isso é o que conduz uma escola como esta, 
um lugar como este, é esse conceito. Reúne as pessoas e permite 
que as pessoas partilhem e estejam juntas. Isso é muito dina-
marquês, como muitas pessoas diriam.

Crítica ao modelo de escola tradicional

Foi comum nas entrevistas com alunos e professores fazer-se referência 
às diferenças das FHS com relação às escolas tradicionais, tanto quanto à forma 
de funcionamento, quanto aos conteúdos, sistema de avaliação e objetivos. 

Ângelo (professor): Uma das coisas que eu costumo apontar é 
que a educação formal ainda tem o sistema de fábrica, os alunos 
vão pela idade e avançam, ao mesmo tempo, e são postos ali 
[gesto apontando fila]. Nós aqui sentimos que cada aluno tem 
uma velocidade de aprendizagem diferente, tem necessidades 
especiais, nós temos que dar mais espaço a alguns, outros 
podemos pressioná-los e encorajá-los, desafiá-los. Eu tenho 
sentido mais e mais que este apoio individual é importante.
E por isso não me sinto tanto como um professor que está aqui e 
os alunos ali, me sinto mais como um educador que está no meio 
deles, a tentar ajudá-los em diferentes direções.
Então eu acho que as Folk High Schools fazem parte do processo 
democrático, de as pessoas quererem participar porque é uma 
escola para o povo, não é uma escola para educação de massas, eu 
acho que a mentalidade é o que permite que essas escolas existam.

 
Características dos educandos 

O que se pôde perceber na pesquisa de campo foi a mudança signi-
ficativa no perfil dos alunos em relação ao que Grundtvig havia proposto 
quanto ao público original das FHS: são jovens de classe média alta em sua 
maioria, apesar de não haver limite de idade para pessoas mais velhas. Não 
são setores populares que frequentam as escolas, como foram os campo-
neses no século XIX, ou os trabalhadores jovens e adultos das fábricas a 



148

partir da mudança no perfil produtivo e da urbanização da sociedade dina-
marquesa. Mesmo o alunado que vem de outros países tem o mesmo perfil, 
já que o custo para frequentar as escolas, mesmo com bolsas, é bastante 
elevado, além de contar com os custos da viagem do país até a Dinamarca. 

Com estes perfis, as escolas tentam se adaptar em relação aos seus 
procedimentos escolares e aos valores a serem transmitidos de maneira a 
não perder a natureza das FHS. De acordo com um dos seus professores:

Ângelo (prof.): Mas sinto que, muitas vezes, tendo esses alunos, 
a nossa estratégia muda um pouco, porque sabemos que estão 
habituados a outros tipos de cultura, de interação e eles são con-
frontados com outra realidade onde tem que contribuir, tem que 
lavar a louça, tem que limpar, tem que aceitar que toda a gente é 
igual, e que eles não estão habituados. Eles vêm de uma cultura 
de empregados, [vertical] então também tem essa, esse lado, 
essa experiência pra esse tipo de alunos. [...] E então, com isso em 
mente, nós a adaptamos à experiência.

Os professores

Uma característica que chama a atenção no quadro de professores é a 
não exigência de diploma em área específica para poder ser contratado por 
uma Folk High School. Pelos depoimentos ouvidos, a contratação parece 
estar muito mais vinculada à sua atitude perante a docência e a comunidade 
escolar. No encontro inicial que os pesquisadores tiveram na Associação das 
FHS, foi dito que os professores deveriam ter como característica a capaci-
dade de ser uma faísca para os estudantes, criar um ambiente para os estu-
dantes crescerem, ensinar com o objetivo de enlightment a vida e a parte de 
cada um nela. Também foi dito que “os professores não refletem muito sobre 
sua pedagogia, mas sobre suas práticas”. 

Muitas vezes, as disciplinas lecionadas são constituídas em parte pela 
experiência e gosto dos professores, suas trajetórias e aquilo que atuam 
com paixão, mais do que pela especialidade do seu diploma. O diretor de 
Brænderup, Ole Dedenroth, durante sua entrevista, preferiu se referir aos 
professores como “inspiradores”, em vez de “educadores”:

Ole (diretor): Metade dos professores, ou dos inspiradores, aqui 
não são educados como professores, são de outros estilos de 
vida e são apenas pessoas que são muito boas em inspirar 
outras pessoas, assim como o resto das coisas.



149

	 Isto também foi destacado pelo diretor do IPC, Søren Launbjerg, em 
sua própria trajetória –  em boa parte de sua vida, ele trabalhou a área artís-
tica, atuando em musicais:

Søren (diretor):  Basicamente eu vim para esta escola com a minha 
formação em teatro e música. E então [...] eu me apaixonei pelo 
lugar e meio que desenvolvi minha carreira aqui na escola. E se 
olharmos para os outros professores, a maioria deles tem diplomas 
universitários, então, na verdade, eu sou uma das pessoas menos 
“instruídas” ao redor. Mas não há aplicações formais, qualquer um 
pode se tornar professor no Folk High School, depende se suas qua-
lificações são relevantes para a escola e para as matérias que a 
escola quer que você ensine. Nós temos muita liberdade, nesta Folk 
High School em particular, a maioria tem formação universitária.

As Folk High Schools são muito diversas, como já destacado. Nascem 
pelo desejo de uma comunidade, que constitui uma associação, figura jurí-
dica da escola e, posteriormente, demanda reconhecimento. Uma vez apro-
vada a proposta do seu perfil pelo poder público, pode recrutar alunos e 
professores cujas habilidades pedagógicas variam, a depender dos objetivos 
estabelecidos para cada escola. Talvez seja esse um dos objetivos: favorecer 
que cada um, com suas particularidades, possa se dedicar apaixonadamente 
a algo e, assim, contribuir para a coletividade. O depoimento de Ângelo Gon-
zález, professor do IPC, também é bastante representativo nesse sentido:

Angelo (professor): Eu acho que uma das conversas que temos 
frequentemente entre professores é o sentido de Roll Model, [...] ou 
seja, nós tentamos fazer as coisas como um exemplo positivo de 
como resolver [...] problemas, e isso faz parte de toda a estrutura 
de como a escola está desenhada, de como eles podem escolher 
o que querem estudar (não são forçados a escolher nada), como 
as pessoas ensinam o que querem ensinar e por isso só ensinam 
as coisas pelo que são apaixonados.

	 Ângelo ensinava não só matérias relacionadas a audiovisual, mas 
elaborava jogos de tabuleiros com os alunos e já organizou atividades rela-
cionadas a stand-up comedies. Joan Sørensen, professora de Brænderup, não 
ensinava somente língua dinamarquesa, relacionada à sua formação, mas 
também costura com feltro (felting). Tudo isso mostra como os gostos e tra-
jetórias dos professores têm lugar especial no funcionamento das aulas, 



150

podendo novas disciplinas serem propostas para a aprovação do conselho 
que estabelece a grade curricular. Os professores não estão lá somente como 
fonte de um conhecimento específico, mas procuram também trazer suas 
diversas experiências, da forma mais aberta possível, e compartilhá-las com 
os alunos. Os professores das escolas que visitamos ou moravam dentro do 
espaço da escola ou muito próximos delas, de forma que os alunos tinham 
também o contato com suas famílias. Joan comentou nesse sentido:

(Joan, professora): [...] Especialmente ser você mesmo é muito 
importante, acho eu. Eu estou aqui como sou, estou a mostrar-me 
quando estou aqui. Posso ser irônica sobre mim mesmo, posso 
ser relaxada sobre quem sou. Acho que é importante que eles, os 
jovens, possam nos ver como professores, como [...] um exemplo. 
É importante que estejamos mostrando bons exemplos, que este-
jamos mostrando às pessoas como somos e os valores que temos. 
Por isso, podemos tentar mostrar isto: que tipo de pessoa você é.

	 É importante ressaltar que em diversas entrevistas enfatizou-se 
muito que o estar em sala de aula é apenas uma parte do trabalho de um 
professor em uma Folk High School. Os depoimentos de Sally Morell 
Lundorff, professora de Brænderup, e Ângelo são exemplos disso:

Sally (professora): [quando você é] um professor do Folk High 
School [...] sua matéria é como metade de suas horas, talvez nem 
mesmo [isso]. [...] há reuniões durante a semana, durante o dia, 
depois tenho assembleias matinais [...] e depois temos as refei-
ções que são parte muito essencial, também para os professores. 
Portanto, mesmo que você possa comer em casa ou não tenha 
aulas antes das 13:30, [você] se encontra para almoçar às 12:00, 
porque somos uma família que vive junto e é uma maneira muito 
agradável de ter conversas informais com os alunos também.
Ângelo (professor): O fato de eles me verem com a minha família, 
de comermos juntos, faz parte desta comunidade que é, eu acho, 
50% do tempo investido em educação: não é só as nossas aulas, 
mas aqui estão os nossos comportamentos e nossa maneira de 
lidar com a sociedade, a nossa maneira de encorajar valores que 
nós achamos essenciais.

A importância da presença dos professores é parte do aprendizado 
dos alunos, como podemos perceber nas entrevistas de Ivo e Valentina:



151

Ivo (aluno): Um lugar como este, onde você está muito mais focado 
nas pessoas, realmente ajuda a entender um nível mais pessoal 
e isso inclui professores.  Você realmente começa a ter um olhar 
sobre suas vidas, e isso é algo que eu nunca tive com meus pro-
fessores regulares. [...] professores [aqui] realmente querem com-
partilhar partes de suas vidas, eles convidam você para suas 
casas, eles fazem todo tipo de coisas com você e é muito, muito 
bom [...] [aqui, professores e alunos] podem realmente se entender 
e isso sempre ajuda para ambos crescerem, não apenas no que 
estão fazendo aqui na escola, mas também em suas vidas pes-
soais. Você pode aprender com as pessoas. Essa é a melhor coisa 
da escola, você aprende muito com as outras pessoas.
Valentina (aluna): [...] a fronteira entre alunos e professores é 
muito pequena – sempre haverá uma autoridade obviamente, 
mas ... qualquer aluno sabe que se algo está errado... temos o 
endereço de e-mail de todos os professores, sempre os vemos 
em todos os lugares, quero dizer, eles fazem as refeições conosco, 
é uma relação quase de amigos e se eu sinto que a qualquer 
momento algo está errado qualquer pessoa poderia ir conversar 
com qualquer professor.

	 Por parte dos professores, também se percebe/ou é possível per-
ceber a horizontalidade como um princípio a ser perseguido. Sally destaca:

Sally (prof.): Nós aprendemos o tempo todo, assim como os 
alunos. Para mim a filosofia do Folk High School é que todos 
aprendem algo e que você precisa estar aberto como professor 
para aprender com os alunos e com o processo também. [...] 
[não é:] o professor dá conhecimento e os alunos o tomam. Aqui, 
é um processo, nós ensinamos aos alunos que somos iguais.

Essa relação de horizontalidade e aprendizado comum parece estar 
presente em todo o funcionamento da comunidade escolar. Sally, por 
exemplo, era uma professora bastante nova em Brenderup  (trabalhava lá há 
aproximadamente meio ano) e seu contato com Joan, que era professora há 
muitos anos, foi fundamental para compreender o seu papel como educa-
dora. Ainda que durante as aulas cada um tenha autonomia, ao organizarem 
as atividades da escola, reúnem-se em pequenos grupos de professores 
para planejá-las coletivamente. Isso é em si um importante processo de for-
mação docente. A busca por uma horizontalidade foi percebida também em 



152

relação aos diretores com a comunidade escolar, começando, aliás, pelo fato 
de tanto Ole como Soren terem momentos formais e não formais com os 
alunos. Conforme o relato de Ole:

Ole (diretor): Terei os alunos para as aulas pela manhã e depois 
vou encontrá-los novamente para almoçar e sentar-me e comer 
com eles, ou vou encontrar-me com cinco deles quando estiverem 
sentados o dia todo, de pé, a jogar matraquilhos, bilhar, bilhar ou 
algo assim, e vou lá e digo: “posso participar num jogo?” E depois 
começamos a jogar e a divertir-nos e depois talvez falemos sobre 
o que aconteceu esta manhã ou festejemos juntos. Eu sou o diretor 
aqui e você é o estudante, mas esteja bem ciente de que se beliscar 
a mim mesmo é doloroso, tão doloroso quanto é no seu braço.

Conclusões 

Ao longo da história das FHS, desde a instalação da primeira em 1844, 
muitas escolas foram implantadas e outras deixaram de existir. Em 1990 che-
garam ao número recorde: 100 FHS. A partir daí a presença de estudantes 
caiu em 30%, até 2004, diminuindo consequentemente o número de escolas. 
O ministério da Educação estabeleceu uma comissão para tratar do tema, 
que produziu um relatório apontando razões de ordem demográfica como 
uma das justificativas para a queda. Mas observava também que era preciso 
buscar razões no contexto histórico vivido pela Dinamarca neste início de 
século. Segundo o relatório: 

A sociedade dinamarquesa é hoje significativamente diferente 
de quanto as FHS nasceram. A Dinamarca não é mais uma socie-
dade agrária, transformou-se em uma sociedade industrial e 
caminha para uma sociedade pós-industrial, cujos contornos 
começamos a observar. Desenvolvimentos em sociedade são 
caracterizados por aquilo que podemos resumir de forma abre-
viada como globalização, europeização, multiculturalização e 
individualização (KOSGAARD, 2019:73). 

Frente a isto, a comissão instituiu as bases para uma nova lei referente 
às FHS que estabeleceu, de forma criativa, novas orientações para as escolas 
sem que estas perdessem suas características históricas. O novo ato de 2006 
estipula que as FHS devem oferecer aprendizagem e convivência através 
de cursos, “cujo objetivo principal é o enlightment para a vida, o enlightment 



153

do e para o povo, e uma construção democrática (dannelse)” (KORSGAARD, 
2019:74).

A partir do ato de 2006, o número de alunos cresceu em 40% e novos 
tipos de FHS se estabeleceram com novas tendências: a democracia e o cole-
tivismo cívico têm um papel crucial; assuntos relativos ao corpo, à criativi-
dade e o estético/artístico continuam a possuir um papel importante; ideias 
sobre uma nação ecológica e práticas de sustentabilidade. Para Korsgaard, 
as ameaças de fronteiras e o reforço ao nacionalismo dinamarquês que pro-
vocaram o surgimento das FHS, hoje, não fazem mais sentido – ao contrário, 
todas as nações estão envolvidas e ameaçadas por um desastre comum: as 
questões ambientais (KORSGAARD, 2019:74).

Algumas impressões, a serem aprofundadas, que ficaram a partir do 
estudo de caso: percebemos que a presença de Grundtvig nas escolas existe 
muito mais por sua inspiração do que por ele ser um autor estudado regular-
mente, ou por seguir orientações de como uma escola deveria ser para ser 
“Grundtviguiana”. Por outro lado, há uma legislação específica para estas 
escolas9, uma associação, publicações e cursos sobre o seu pensamento. 
Também constatamos grande diversidade e flexibilidade permitindo amplas 
possibilidades para constituir uma Folk High School. Outra constatação diz 
respeito às características dos estudantes que são valorizados muito mais 
pela sua diversidade cultural e de países e locais de origem do que pela sua 
condição de classe social, como ocorreu historicamente com as Folk High 
School iniciais, voltadas aos camponeses pobres. Hoje, quase todos os estu-
dantes são de classe média e média alta. 

Há, sem dúvida alguma, uma ampla liberdade de constituição curricular, 
de organização escolar, de seleção do professorado, de avaliação e de frequência 
às atividades. Esta liberdade exige uma corresponsabilidade dos alunos para 
o aproveitamento pleno do que a escola propõe. O ambiente de liberdade se 
complementa com a forma dialógica como alunos, professores e direção se 
relacionam com vista à troca de informações e aprendizagens mútuas.  

Mesmo existindo um subsídio do poder público, ele não é suficiente 
para manter uma escola (ao menos nas duas escolas que foram visitadas). 
As associações mantenedoras de cada uma têm um trabalho permanente de 
encontrar formas de complementar com recursos o pagamento de bolsistas. 
Os demais pagam pelo curso que frequentam – que inclui, além das aulas, a 
moradia, refeições, material e outras necessidades dos alunos.

Notamos nas duas escolas a preocupação e o equilíbrio entre ati-
vidades práticas, onde há a preocupação do fazer e aprender juntos, e os 
temas mais “acadêmicos”, voltados à compreensão da realidade e ao emba-
samento teórico. 



154

Problemas como a deterioração do meio ambiente, mudanças climá-
ticas, sustentabilidade, migração, direitos reprodutivos, feminismo, políticas 
locais, questões globais como os Objetivos do Desenvolvimento Sustentável  
(ODS), entre outros temas, demonstram uma preocupação da comunidade 
escolar em fazer uma escola voltada para a atualidade e o difícil momento 
pelo qual as sociedades globais vêm passando. Estas características se unem 
ao caráter cultural e esportivo das escolas. Desta forma, buscam uma edu-
cação para a cidadania.

O estudo constatou que o modelo escolar das Folk High Schools pode 
abrir novas reflexões sobre o campo da educação de jovens e adultos no 
Brasil, por sua filosofia e metodologia, e pelo seu caráter inovador.  

Notas
 1  Folk no dinamarquês pode ser traduzido para people em inglês, povo em português. No entanto, no 
dinamarquês, refere-se ao conjunto de integrantes de um país de uma dada cultura e não, prova-
velmente, ao setor mais pobre da população. Ao mesmo tempo, High School, na tradução inglesa da 
palavra dinamarquesa højskole, não tem o sentido de ensino médio, mas de uma escola “superior” 
para jovens e adultos. 

2 Disponível em: <http://denmark.dk/en/practical-info/study-in-denmark/folk-high-schools.>

3 Enlightment (Oplysning em Dinamarquês): na tradução literal iluminação, ou esclarecimento no sen-
tido de trazer luz e compreensão à mente e ao espírito; no final eu adicionaria. Há uma aproximação 
conceitual com o termo “conscientização”, bastante utilizado na educação popular no Brasil, conforme 
o indiano Bhattacharya (2006). Para Korsgaard (ver artigo nesta coletânea), “enlightment” envolve 
trazer luz e compreensão à mente e ao espírito. Não é apenas conhecimento ou aprendizado, pois, 
inclui todo o ser. Por ser um termo de difícil tradução, optou-se por manter o termo em inglês.

4 Nome de livro de Grundtvig, publicado em 1838.

5 A ideia de “vida”, principalmente formando o conceito “living word” (palavra viva), parece dialogar 
com discussões religiosas que contrapunham a rigidez das escrituras com o dinâmico dos sermões. 
Não se pretende aprofundar este ponto aqui, mas é importante ter esse horizonte em vista e lembrar 
que os textos de Grundtvig, independente do tema a que se dedicam, estão sempre conjugando uma 
multiplicidade de áreas do conhecimento.

6 A equipe foi constituída pelo pesquisador Sérgio Haddad e por Janaina Uemura e Gabriela Zeppone 
como auxiliares de pesquisa.

7 “Cantar juntos está profundamente enraizado na cultura das FHS e é uma atividade muito 
apreciada pelos alunos. É uma tradição que remonta ao nascimento deste tipo de escola. O 
fundador, Grundtvig, escreveu ele mesmo 1.585 salmos. Geralmente canta-se todas as manhãs 
– e sempre que há uma ocasião. As FHS têm seu próprio livro de canções. O songbook contém 
alguns dos salmos escritos por Grundtvig e muitas outras canções folclóricas. Uma nova edição 
do cancioneiro foi publicada em 2006 e agora contém 572 canções, tanto antigas como novas, 
dinamarquesas, inglesas e algumas em alemão e sueco, assim como canções pop e rock e salmos” 
(nossa tradução do site www.danishfolkhighschools.com. Acesso em: jul. 2020).

8 “Hygge”, (pronuncia-se “hu-ga”), conceito dinamarquês cuja tradução literal para o português é 
“aconchego”, mas têm diversos significados ligados ao bem-estar, conforto, felicidade.

9 Act on Folk High Schools. Disponível em: <www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_
folk_high_schools.pdf>.

http://denmark.dk/en/practical-info/study-in-denmark/folk-high-schools.
http://www.danishfolkhighschools.com
http://www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_folk_high_schools.pdf
http://www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_folk_high_schools.pdf


155

Referências 

ALLCHIN, A. M. N. F. S. Grundtvig: An introduction to his life and work. Aarhus: Aarhus 
University, 1997.

BEISEGEL, Celso de Rui. Paulo Freire. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 2010.

BHATTACHARYA, Asoke. Education for the People. Concepts of Grundtvig, Tagore, 
Gandhi and Freire. Rotterdam: Sense Publishers, 2010. 

BORISH, Steven. N. F. S. Grundtvig as Charismatic Prophet: an analysis of his life 
and work in the light of revitalization-movement theory. Scandinavian Journal of 
Educational Research, v. 42, n. 3, 1998.

GATTO, Rui Pedro Madeira. N. F. S. Grundtvig e as escolas populares dinamarquesas: 
contributos para a educação de adultos. 2011. Dissertação (Mestrado) - Instituto 
de Educação, Universidade de Lisboa, Lisboa.

GRUNDTVIG, N. F. S. The Danish Four-Leaf Clover or Danish Nationality looked from a 
partial viewpoint. In: LAWSON, Max (Comp.). Selected Educational Writings. Skive, 
Denmark: The International People’s College; The Association of Folk High School in 
Denmark, 1991.

HADDAD, Sergio (coord). Educação de jovens e adultos no Brasil (1986-1998). 
Brasília: MEC/INEP/COMPED, 2002 p. 9-24.

KAVALIER, Helena. The Modern Danish Folk High Schools. The American Journal of 
Economics and Sociology, v. 21, n. 4, 2006. 

KORSGAARD, Ove; WIBORG, Susanne. Grundtvig: The Key to Danish Education? 
Scandinavian Journal of Educational Research, v. 50, n. 3, p. 361-382, jul. 2006.

KORSGAARD, Ove. A foray into Folk High School ideology. Copenhagen: Association 
of Folk High Schools, 2019.

KNUDSEN, Johannes (ed.). N. F. S. Grundtvig. Selected Writings. Philadelphia: 
Fortress Press, 1976.

FAIN, E. F. Nationalist Origins of the Folk High School: The Romantic Visions of N. F. S. 
Grundtvig. British Journal of Educational Studies, v. 19, n. 1, p. 70-90, fev. 1971.

LAWSON, Max. Prospects: the quarterly review of comparative education. v. XXIII, n. 
¾. Paris: UNESCO, 1993. p. 613-623.



156

LAWSON, Max N. F. S. Grundtvig. Selected Educational Writings. Helsinghør: The 
International People’s College and The Association of the Folk High Schools, 1991.

PARTANEN, Pirkko; INKERI, Ruokonen; RUISMAKI, Heikki. The Finnish Design of Folk High 
School Education. The European Journal of Social & Behavioural Sciences, 2013.

SOARES, Leoncio (org.). Educação de jovens e adultos: o que revelam as pesquisas. 
Belo Horizonte, Autêntica, 2011.

VIÑAO-FRAGO, Antonio. Historia de la Educación e historia cultural: posibilidades, 
problemas, cuestiones. Revista Brasileira de Educação, São Paulo: ANPEd, n. 0, 
set./dez. 1995, p. 63-82. (disponível on-line).

WARDE, Miriam Jorge: Anotações para uma historiografia da Educação Brasileira. 
Em aberto, Brasília: MEC/INEP, a. 3, n. 23, p. 1-6, set./out. 1984.

WARREN, Clay. The International Reception of N. F. S. Grundtvig’s Educational Ideas. 
In: BROADBRIDGE, E. (trans. & ed.); WARREN, C. (ed.); JONAS, U. (ed.). The School for 
Life. Aarhus: Aarhus University, 2011. p. 350-369.

WARREN, Clay. An American Perspective of the Impact of N. F. S. Grundtvig`s 
Educational Ideas on People and Enlightenment. Grundtvig Research Conference. 
Denmark, 30 ago. 2011.



157

Uma experiência de educação 
popular com militantes de 
movimentos e pastorais sociais: 
o Curso de Verão do CESEEP

Maria Clara Di Pierro

SOBRE A AUTORA 
MARIA CLARA DI PIERRO Professora da Faculdade de Educação da Univer-
sidade de São Paulo, é Mestre e Doutora em Educação pela Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, e realizou estágio pós doutoral no 
Teachers College, Columbia University (EUA). Desenvolve estudos sobre 
políticas educacionais, com ênfase nos temas da alfabetização e edu-
cação de jovens e adultos, educação do campo e educação popular. Sua 
produção científica está disponível no site: http://mariaclaradipierro.com.br

AGRADECIMENTOS  A autora agradece as estudantes de Pedagogia da Uni-
versidade de São Paulo, Beatriz Ribeiro e Victória Luiza Fábio (bolsista da 
Pró Reitoria de Graduação), que desenvolveram seus projetos de Iniciação 
Científica no âmbito desta pesquisa.

http://mariaclaradipierro.com.br/


158

Este texto é fruto da imersão realizada em janeiro de 2019 no Curso de 
Verão do Centro Ecumênico de Serviços à Evangelização e Educação 
Popular (CESEEP), uma das mais longevas experiências brasileiras de 

formação de militantes sociais e agentes pastorais. O Curso foi selecionado 
para estudo devido à sua consolidação e relevância como experiência mas-
siva de educação popular voltada à formação ético-política de lideranças so-
ciais e religiosas, de âmbito nacional, com caráter ecumênico, realizado por 
voluntários e permeado por diferentes linguagens artísticas.

Nesta 32ª edição, o tema central do Curso foi traduzido no slogan “Por uma 
cidade acolhedora: somos todos migrantes”, estampado nos materiais de divul-
gação, textos de apoio e palestras, e expresso na seleção musical do cancioneiro 
do Curso.1 O livro foi, ao longo da semana, companheiro inseparável das cinco 
centenas de cursistas, pois, a música popular2 e outras formas de expressão artís-
tica permearam todo o Curso, configurando um de seus eixos metodológicos.3

Realizados no campus central da Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo (PUCSP), os Cursos de Verão são construídos em um grande 
mutirão, liderado por uma pequena equipe do CESEEP e tecido por uma 
rede de uma centena de voluntários que se desdobram em atividades de pla-
nejamento, coordenação e avaliação das atividades formativas; produção 
das condições materiais e humanas do encontro (secretaria, alojamento, 
alimentação, provisão de materiais, cuidados com a saúde); preparação de 
celebrações e manifestações artísticas; comunicação; dentre outras.

Esse coletivo de voluntários havia se reunido às vésperas para ultimar 
preparativos, mas os conteúdos e diretrizes daquela edição haviam sido deli-
neados no ano anterior, em duas reuniões de planejamento e formação da 
equipe de monitoria, que recebe antecipadamente o livro-base para estudar. 
A formação dos formadores ocorre também durante o Curso, quando a rede 
de colaboradores alterna as atividades plenárias e em grupos com rápidos 
encontros ao início ou ao final do dia, dedicados à organização e avaliação.

No transcorrer do Curso, as atividades plenárias realizadas durante as 
manhãs no Teatro da Universidade (Tuca) se desdobram nas tendas – deno-
minação que remete à casa de acolhida e designa agrupamentos de cerca de 
vinte cursistas coordenadas por dois a quatro monitores. Cada tenda desen-
volve uma metodologia e temática singular, e os cursistas optam por delas 
participar desde o ato da inscrição.4 As tendas são agrupadas em redes (iden-
tificadas por cores), que realizam algumas atividades conjuntas, dentre elas 
a construção de uma carta-compromisso, em que os cursistas estabelecem 
um pacto com objetivos e estratégias comuns, relacionados ao tema daquela 
edição, a serem perseguidos ao longo do ano.

Muitos dos participantes frequentam consecutivas edições do Curso 



159

de Verão, incorporando essa prática de formação ao ciclo anual de suas ati-
vidades, o que lhe confere o caráter de educação continuada. Diversas pes-
soas entrevistadas atribuem a essa vivência periódica o sentido de reposição 
de energias, partilha de ideais, renovação das análises sobre a conjuntura e 
delineamento de planos de ação anuais.

Breve histórico

Conforme a bibliografia sobre os Cursos de Verão (CARMO, 1999; 
KUNRATH, 2016; POSSANI; SANCHEZ, 2011; POSSANI, 2018), o CESEEP foi 
criado em 1982 por pessoas de diferentes confissões religiosas, adotando 
orientação ecumênica5 e missão de evangelização popular. Começou por 
promover periodicamente um curso latino-americano de formação pastoral 
dirigido a bispos das igrejas cristãs, alinhado à Teologia da Libertação, 
corrente que se difundiu a partir da explicitação pela Igreja Católica da 
opção preferencial pelos pobres nas Conferências Episcopais Latino-
americanas de Medellín (1968) e Puebla (1979).6 Anos depois, o Curso de 
Verão foi idealizado pelo Padre José Oscar Beozzo (à época, pároco em 
Lins, no interior paulista), para atender à crescente demanda de formação 
proveniente de todas as partes do país, sobretudo de agentes pastorais e 
lideranças leigas que atuavam junto às Comunidades Eclesiais de Base 
(CEBs), aos movimentos sociais e partidos políticos. Esperava-se com ele 
alcançar a juventude, ganhar escala e promover um efeito multiplicador.7

A 1ª edição do então denominado Curso de Teologia e Pastoral de Verão 
ocorreu em 1988, em um período de emergência dos movimentos sociais no 
transcorrer da redemocratização e elaboração da nova Constituição, após 
duas décadas de regime ditatorial. A iniciativa teve a acolhida da PUCSP, 
quando sua mantenedora era liderada pelo Cardeal Arcebispo Dom Paulo 
Evaristo Arns e a Reitoria exercida pelo sociólogo Luiz Eduardo Wanderley, 
ele próprio cofundador do CESEEP.

No desenho original o Curso durava doze dias, abarcando os eixos 
bíblico, teológico, pastoral e da relação entre Igreja e sociedade. A partir de 
1994 passou a ter um tema central, abordado desde as perspectivas bíblica, 
teológica, pastoral e das ciências sociais. Após seminário de avaliação em 
2008, sua duração foi reduzida para oito dias.

Nesse percurso, o Curso conseguiu ser autossustentável8, manter o 
caráter massivo (com uma frequência média de cinco centenas de pessoas) 
e configurou sua identidade de espaço de relações entre sujeitos e movi-
mentos, marcado pela convivência ecumênica e interconfessional e pela 
partilha de saberes e criações artísticas.



160

Passadas mais de três décadas, dirigentes do CESEEP defendem a 
atualidade dessa proposta de formação de ativistas sociais e agentes pasto-
rais, tanto diante do desengajamento da Igreja Católica das questões sociais 
sob o apostolado de Bento XVI como as resistências da hierarquia eclesial à 
perspectiva social do Papa Francisco, mas sobretudo pelos retrocessos no 
campo das liberdades democráticas e dos direitos sociais dos trabalhadores 
na política brasileira após 2016.

Pilares do Curso de Verão

Desde sua origem, o Curso pautou-se pela filosofia e metodologia da 
educação popular de inspiração freiriana, em seus fundamentos epistemo-
lógicos, princípios ético-políticos e decorrências pedagógicas.9 Segundo essa 
corrente, homens e mulheres são seres inconclusos em busca de contínuo 
aperfeiçoamento e realização como produtores de cultura, o que torna indis-
sociáveis os processos de educação e humanização. Desde essa perspectiva, 
não há hierarquia entre os saberes construídos por métodos científicos ou 
provenientes da experiência, teóricos e práticos, eruditos e populares, sendo 
todos eles meios válidos de produção de conhecimentos. No aspecto ético, a 
educação popular se inscreve entre as correntes libertárias do pensamento 
social moderno que rejeitam a exploração e alienação e nutrem a utopia de 
uma sociedade igualitária. As práticas de formação humana iluminadas por 
esse paradigma se orientam pelos valores da liberdade, da justiça e do res-
peito à diversidade. A adesão a esses valores implica o compromisso polí-
tico com a mudança das relações assimétricas de poder que servem à explo-
ração e alienação. Tal transformação é pensada como processo e resultado 
da organização e ação coletivas, que repercute nos indivíduos. A educação 
democrática e dialógica promove a autonomia e criticidade dos sujeitos 
que, conscientes, contribuem para a transformação das estruturas sociais 
injustas que oprimem e desumanizam. Assim, os processos formativos de 
educação popular buscam instituir uma cultura de direitos e de participação 
cidadã. Por coerência com esses princípios, as práticas da educação popular 
adotam metodologias dialógicas, participativas e interculturais.

Por tratar-se de um programa massivo de formação, o Curso de Verão 
adotou um formato no qual as temáticas e eixos são abordados primeira-
mente em textos e preleções de assessores realizadas em sessões plenárias, 
seguidos de debates e atividades em pequenos grupos, cujas reflexões são 
sistematizadas e contribuem para uma síntese comum expressa em uma 
carta-compromisso. Um dos desafios da metodologia da educação popular 
do Curso consistiu, ao longo de sua história, na articulação da condução dos 



161

assessores e a participação dos cursistas e a incorporação de seus saberes e 
experiências ao processo de formação, para a qual o diálogo, em pequenos 
grupos, permeado pelas linguagens artísticas, dinâmicas integrativas e de 
trabalho corporal ocupam lugar destacado. A monitoria cumpre papel-chave 
nessa articulação, razão pela qual o CESEEP zela pela formação continuada 
dos monitores (um coletivo em constante renovação), com eles desenvol-
vendo práticas de sistematização e avaliação.

Se o denominador comum entre os participantes do Curso de Verão 
é o engajamento em algum tipo de prática socioeducativa, sem discrimi-
nação de credo religioso, a maioria dos cursistas é constituída por leigos que 
declaram pertencimento a alguma confissão religiosa (predominantemente 
católicos) e estão engajados em atividades pastorais que dão sentido à sua 
participação em um curso sobre temática social emergente, abordada pelas 
lentes da Teologia e das Ciências Sociais.

A perspectiva ecumênica do Curso de Verão se manifesta no acolhi-
mento da diversidade e valorização da dimensão religiosa da experiência 
dos participantes, mobilizada nos cânticos e liturgias e na interpretação 
de textos bíblicos que remetem à temática do Curso. Em ambos os casos, o 
intento do diálogo inter-religioso é explícito, seja na condução da exegese 
da Bíblia por teólogos, padres ou pastores/as de diferentes denominações 
cristãs, como na presença de lideranças e emprego de símbolos de religiões 
diversas, inclusive as de matriz africana.

Outro pilar que sustenta o Curso de Verão é o mutirão, compreendido 
como sua construção coletiva pelos voluntários e cursistas. A princípio, 
o expediente de erigir o Curso em um mutirão de voluntariado atendia 
também ao objetivo de baixar seus custos, porém, tal estratégia se conso-
lidou como componente da metodologia de educação popular, fomentando 
a participação, compromisso, sentido de pertença e corresponsabilidade de 
todos os agentes. Se apoia em equipes de voluntários com funções definidas 
de serviços (alimentação, hospedagem, saúde, secretaria, comunicação, 
provisão de materiais, liturgia, animação) e formação (metodologia, asses-
soria, monitoria), sob uma coordenação composta por membros do CESEEP 
e monitores eleitos por seus pares. Essa coordenação e o coletivo de moni-
tores se reúnem três vezes ao ano para estudar, eleger a temática, planejar e 
avaliar cada edição do Curso, configurando o núcleo do mutirão.

O 32º Curso de Verão em movimento

Participaram da 32ª edição 481 pessoas, sendo 317 cursistas, 7 asses-
sores, 26 convidados para os Círculos de Cultura e 131 voluntários, dos 



162

quais 70 monitores e os demais 61 colaboradores das equipes de serviço. 
O perfil dos cursistas era predominantemente feminino (67,7%) e a distri-
buição geracional equilibrada entre os jovens (44,2%) e os adultos (43%), 
sendo menor a participação dos idosos (12,8%). Quase dois terços dos par-
ticipantes eram paulistanos e paulistas, mas havia delegações de 14 outros 
Estados; as maiores provenientes do Rio de Janeiro, Amazonas, Santa Cata-
rina, Minas Gerais e Paraná. Uma proporção razoável não forneceu infor-
mações sobre escolaridade. Dentre os que responderam, metade possuía 
curso superior (49,8%) e, deste grupo, a quarta parte chegou à pós-gra-
duação, mas uma proporção significativa havia cursado apenas o ensino 
médio (23,2%) ou o fundamental (8,8%). Somente 9% se declararam sem 
religião, a maior parte era constituída por cristãos (87,5%), predominando 
os católicos (60,2%), em contraste com um pequeno grupo de evangélicos, 
batistas e metodistas. O número dos que declararam religião de matriz 
africana, budismo, espiritismo ou judaísmo era residual. A maioria era 
constituída por leigos (91,5%), mas sacerdotes e religiosos/as se fizeram 
presentes (7,8%).

Intensivo, com 8 dias de duração, o Curso tem sessões plenárias no 
Tuca de manhã, inicia com uma celebração (com música e outros recursos 
artísticos) e pelo menos uma palestra de assessores sobre o tema principal, 
seguida pelo trabalho nas tendas ao final da manhã e durante toda a tarde. As 
exceções foram as sessões de abertura e encerramento, realizadas no teatro 
à tarde, e os Círculos de Cultura que transcorreram no domingo e nos quais 
foram compartilhadas experiências de refugiados, imigrantes e organiza-
ções sociais de acolhida.

As coordenações das tendas propõem dinâmicas de socialização, intro-
duzem metodologias e técnicas referentes à expressão artística escolhida, 
desencadeiam e organizam as discussões sobre os temas suscitados pelas 
assessorias, gerenciam o uso do tempo e providenciam materiais. Os moni-
tores são, em muitos casos, ex-cursistas experientes e/ou talentosos con-
vidados a contribuir com o mutirão e que atendem aos critérios de par-
ticipação no Curso por pelo menos dois anos e disponibilidade para dois 
encontros de formação anuais.

O Curso de Verão amplia sua audiência com recursos audiovisuais 
e tecnologias de informação e comunicação. Transmissão online pela 
internet das sessões plenárias recebem milhares de visualizações e os 
registros em vídeo das preleções dos assessores são disponibilizados 
no site do CESEEP. Um boletim virtual de notícias era produzido diaria-
mente e a página do Curso no Facebook era atualizada com informa-
ções e fotos.



163

Começo de jornada

Para preparar a logística e colocar em ação a metodologia do Curso, 
coordenadores, monitores e demais voluntários se reúnem de véspera; 
momento em que chegam à capital paulista os cursistas provenientes de 
outros Estados e cidades; aqueles que não têm hospedagem com familiares 
ou amigos são recepcionados em casas paroquiais ou centros de formação 
de congregações religiosas ou residências de famílias que se dispõem a aco-
lher pequenos grupos.

A manhã do primeiro dia foi dedicada à recepção, credenciamento 
e distribuição de livros: um de cânticos e uma coletânea de artigos dos 
assessores e textos das instituições que compartilhariam suas experiências 
nos círculos de cultura. Pela tarde, a cerimônia de abertura realizada no 
Tuca teve início com cancioneiro, dinâmicas artísticas e participativas de 
recepção aos cursistas. A apresentação teatral de uma cena de um migrante 
chegando a uma movimentada estação de trem introduziu o tema da aco-
lhida dos migrantes, sucedida pela chamada das delegações, animada por 
um cancioneiro que fazia menção às diferentes regiões do Brasil, consta-
tando-se também a presença de imigrantes latino-americanos e africanos. 
Um português, um equatoriano e uma mineira fizeram testemunhos sobre 
suas experiências de mobilidade internacional e inter-regional e foi apre-
sentado o painel de autoria do artista Guto Godoy, criado a partir da imagem 
que teve repercussão internacional do menino sírio Ailan Kurdi, de três 
anos, encontrado morto em uma praia da Turquia em 2015.

Instalou-se então a mesa formal de abertura (a partir da qual preva-
leceu uma comunicação mais convencional palco-plateia), em que repre-
sentantes da Reitoria da PUCSP e da direção do CESEEP de diferentes deno-
minações religiosas saudaram os presentes, mencionando o desafio de 
nutrir a resistência e esperança em uma conjuntura difícil, em que uma das 
primeiras medidas do novo governo federal foi a retirada do país do Pacto 
Global sobre Migrações.10

Na última parte da cerimônia, monitores recorreram às linguagens 
artísticas para expor os eixos do Curso de Verão. A educação popular foi 
apresentada como um processo participativo e dialógico de troca de saberes 
e construção de conhecimento. O ecumenismo foi contraposto aos funda-
mentalismos e apresentado como uma perspectiva de diálogo e paz entre 
as tradições religiosas. Inspirado nas práticas comunitárias de serviço gra-
tuito, solidariedade e cooperação, o mutirão adquire no Curso de Verão 
caráter lúdico e de celebração. Como a capacidade de criar é inerente ao 
ser humano, a arte foi apresentada como uma possibilidade universal de 



164

expressão, sendo um recurso potente nas práticas da educação popular 
libertadora, pois, permite mobilizar não só a razão, mas acionar também o 
corpo, as emoções e sensações.

As sessões plenárias

Realizadas no início das manhãs, as sessões plenárias eram subdi-
vididas em um primeiro momento de mística (pontuado por músicas que 
o público podia acompanhar pelo livro de canções), abordando de uma 
forma sensível e festiva (sem o emprego de símbolos religiosos convencio-
nais) o tema que seria abordado a seguir, na forma de uma palestra, por 
um assessor/a convidado/a. Após essa liturgia matinal eram apresentados 
o/a assessor/a do dia, o tema abordado e o capítulo correspondente no livro 
texto. Um breve intervalo musical dividia em duas partes as preleções, per-
mitindo à assistência relaxar e movimentar-se. Nestes momentos, preva-
lecia o ritmo de forró, canções com letras conhecidas (mas sempre com 
uma mensagem de crítica social) que o público acompanhava cantando e 
dançando. Em uma das manhãs, no intervalo, se apresentaram duas expres-
sões de narrativas orais da cultura popular: um artista do hip hop do Rio 
Grande do Sul e um contador de causos do Araguaia.

A liturgia

Com o objetivo de renovar a fé, a utopia e a esperança, integrando as 
dimensões individual e coletiva da espiritualidade, a metodologia do Curso 
de Verão concede destaque à liturgia, atribuindo-lhe caráter festivo e comu-
nitário. Em busca de uma expressão ecumênica e popular para essas cele-
brações, a pequena orquestra de música popular protagonizava, ao lado de 
um grupo de artistas, a liturgia matinal. Música instrumental suave ou can-
ções explicitamente relacionadas aos temas abordados acompanhavam per-
formances em que intérpretes adentravam o teatro e o palco com figurinos 
e/ou adereços improvisados que evocavam uma visão metafórica, poética, 
dramática e/ou mística do tema abordado.

A primeira liturgia matinal tematizou as migrações transoceânicas, 
referindo-se especificamente à diáspora dos africanos escravizados no 
Brasil, utilizando imagens relacionadas às águas e associadas a Iemanjá, 
orixá do candomblé; uma representante desse culto de matriz africana par-
ticipou da cerimônia cantando em iorubá.

Recuperando a menção que o assessor fez na véspera a Jesus, que 
tocara e se deixara tocar, uma das celebrações matutinas abordou o 



165

acolhimento ao outro, teve por centro a mulher excluída, encerrando-
-se com abraços de todos no público.

Noutra ocasião, o arame farpado representou o bloqueio das fron-
teiras e foi confrontado com artigos da Declaração Universal dos Direitos 
Humanos que tratam dos direitos à nacionalidade, ao refúgio e à migração.

Evocando as migrações movidas pela degradação socioambiental, 
houve momento de celebração da natureza, representada pelas águas e pela 
flora. Também o feminino foi saudado, em conexão com imagens do cultivo 
da terra (semeadura, crescimento, colheita), em uma dramatização musi-
cada que celebrou a autonomia da mulher.

A declamação de um poema de Bertold Brecht e uma dramatização 
representaram tensões da conjuntura: de um bolso negro de uma grande 
camisa verde e amarela saíram expressões como discriminação, homo-
fobia, xenofobia, descartadas pelos atores-resistentes.

As assessorias

O primeiro assessor foi o padre Alfredo Gonçalves, que dirigiu o 
Centro de Estudos Migratórios de São Paulo. Seus textos e palestras tra-
çaram um panorama histórico das migrações transoceânicas na transição 
do séc. XIX ao séc. XX e na atualidade, por força da globalização econô-
mica e a criação de uma massa de trabalhadores descartáveis11,  parte dos 
quais se desloca e é retida nas barreiras criadas pelo países ricos, gerando 
crises humanitárias. Realizaram-se as análises críticas das políticas migra-
tórias e de segurança nacional de países ricos que rechaçam imigrantes e 
refugiados, bem como as ideologias que veem os migrantes como ameaça, 
bode expiatório do desemprego ou da violência, construindo muros visíveis 
e invisíveis. A isso contrapôs uma compreensão da migração como opor-
tunidade de intercâmbio e enriquecimento das culturas e formas de vida, 
dinamizando economias e sistemas previdenciários de sociedades envelhe-
cidas. Por fim, apresentou “o método dos 4 Rs” para analisar as migrações: o 
1º R se refere aos Rostos, às identidades e motivações dos sujeitos migrantes; 
o 2º remete às Rotas geográficas de origem e destino, aos fluxos migrató-
rios; o 3º trata das Raízes, causas políticas e econômicas da migração, do 
tráfico de pessoas, do fechamento das fronteiras dos países receptores; o 4º 
R é aquele das Respostas exigidas dos organismos internacionais e governos 
nacionais, organizações da sociedade civil e igrejas.

A preleção seguinte tratou dos nexos entre migração, urbanização e 
industrialização na conformação de grandes metrópoles povoadas por pessoas 
pobres nos países do Sul. Discorreu sobre as mudanças culturais associadas 



166

às migrações rural-urbanas, com abertura à consciência de direitos e 
perspectivas de liberdade, inclusive de opção religiosa. Concluiu com uma 
reflexão sobre a pastoral e a evangelização e, usando o exemplo de Jesus, 
“que tocou e se deixou tocar”, incitou os católicos a irem ao encontro dos 
migrantes e não ficarem passivos à sua espera. Lembrou que o medo do 
outro é instrumentalizado politicamente pela direita nacionalista em favor 
de opções autoritárias, recomendando distinguir e atuar sobre as fronteiras 
geográfica-territorial, jurídico-política e cultural-religiosa das migrações.

A freira Rosita Milesi, advogada que preside o Instituto Migrações e 
Direitos Humanos, observadora do Comitê Nacional de Imigração com 
assento no Comitê Nacional para Refugiados, abordou os aspectos jurídicos 
da migração. Ela contestou a existência de migrantes ilegais, afirmando que 
pessoas indocumentadas podem cometer infração administrativa mas não 
crime; sustentou que essa linguagem deveria ser banida por nutrir a descon-
fiança e fomentar o preconceito. Sua preleção tratou da distinção entre imi-
gração e refúgio e mencionou a Lei 9474/1997 que trata dos refugiados, que 
se somou à Convenção de Genebra de 1951, ratificada pelo Brasil em 1960. 
Referindo-se ao terremoto no Haiti em 2010, lembrou que a lei brasileira não 
prevê os casos de desastres naturais como razão de refúgio. Informou que, 
dos 25 milhões de refugiados do mundo, tramitavam no Brasil 80 mil pro-
cessos de solicitação de refúgio e apenas 6 mil foram reconhecidos. Afirmou 
que o Brasil é país de emigração (2 milhões de brasileiros vivem no exte-
rior) e não de imigração (os imigrantes são 1,3 milhão, 0,4% da população 
total) e comentou a retirada do Brasil do Pacto Global das Migrações, o que 
não modifica situações jurídicas já estabelecidas em convenções, na Consti-
tuição ou leis. A Lei 13445/2017 de Imigração deve ser celebrada por prever 
garantias e políticas públicas (aprendizagem do idioma, documentação, for-
mação profissional, proteção de crianças e adolescentes desacompanhados, 
etc.), mas advertiu que o Decreto 9199/2017 que a regulamenta é restritivo 
e lembrou que a Constituição brasileira só concede direito ao voto ao imi-
grante naturalizado.

O sociólogo Américo Sampaio da Rede Nossa São Paulo tratou das 
desigualdades na metrópole paulistana. Sublinhou que a pobreza tem cor, 
incidindo principalmente sobre a população negra, e endereço, as periferias. 
Sustentou a tese de que a desigualdade não é um desajuste e sim um projeto 
das elites dominantes que organizam a cidade em seu favor, concentrando 
a qualidade de vida nos bairros em que vivem e circulam e segregando a 
mão de obra barata nas periferias desprovidas de serviços, onde os pobres 
– condenados ao deslocamento pendular diário para o trabalho –  vivem 
como migrantes em sua própria cidade. Afirmou que a cidade é feita para 



167

o trabalho e os negócios e não para a convivência, que seria sua vocação, 
convidando a lutar por um outro padrão urbano. A segunda parte de sua 
palestra versou sobre a concentração do patrimônio imobiliário e sobre os 
deslocamentos no território da metrópole e o transporte público, mostrando 
a tendência à privatização, os subsídios públicos e os custos das tarifas.

O Curso reservou espaço à Campanha da Fraternidade 2019 que, no 
intuito de estimular a participação dos católicos nas políticas, abordou o 
tema “Fraternidade e Políticas Públicas” com o lema “Serás libertado pelo 
direito e pela justiça”. Assessores da Confederação Nacional dos Bispos do 
Brasil descreveram a estrutura do documento-base da Campanha e fizeram 
uma exposição de conceitos aí utilizados.

O teólogo católico e dirigente do CESEEP, Wagner Sanches, analisou 
as mensagens do Papa Francisco a respeito dos migrantes e refugiados; assi-
nalou que os deslocamentos humanos contemporâneos devem ser exami-
nados no contexto da sociedade globalizada e suas dinâmicas, que envolvem 
a abertura à circulação de capitais e mercadorias, mas criam barreiras à 
circulação de pessoas; mencionou o geógrafo Milton Santos (2001) para 
cogitar uma globalização solidária desde as bases das sociedades, incluindo 
a migração; recuperou o discurso do Papa em 2013 na Ilha de Lampeduza 
a respeito da globalização da indiferença e suas mensagens anuais a res-
peito da imigração, em que conjuga os verbos-consignas acolher, proteger, 
promover e integrar, buscando uma Igreja sem fronteiras.

Por fim, a pastora batista Odja Barros, que se apresentou como nordestina 
e feminista, mobilizou atenção dos cursistas pelo modo inusitado de abordar 
o texto bíblico em seu contexto histórico-cultural. Lembrou que na Bíblia há 
histórias de machismo, xenofobia, homofobia; e ponderou a necessidade de 
analisar esse objeto cultural e sua influência nas famílias, nas comunidades e 
na política, requerendo sua herança e disputando sua interpretação, porque 
a seu ver o Evangelho tem potência transformadora. Segundo ela, a Bíblia é 
a autobiografia de um povo migrante em busca de um lugar para sua etnia, 
em um contexto de escassez de água e disputas por terras férteis, no qual os 
estrangeiros eram vistos com desconfiança. O texto bíblico examinado – uma 
rara novela de resistência narrada no feminino – foi o Livro de Rute, do Antigo 
Testamento, que conta a história de uma família da tribo de Judá que migra 
para Moabe, em especial as mulheres (Rute, a moabita, e sua sogra Noemi), 
que após ficarem viúvas, retornam a Israel sem bens e nem filhos e criam situa-
ções para fazer valer a lei do Levirato.12 A assessora fez uma leitura feminista do 
texto bíblico, que sublinhou a resistência e outros atributos femininos.

Cada uma das preleções dos assessores, apoiadas nos textos publicados 
no livro do Curso, suscitava questões que eram retomadas nos pequenos 



168

grupos/tendas. Assim, encerradas as sessões plenárias no meio das manhãs, 
os cursistas se dirigiam para as salas onde as tendas desenvolveriam suas ati-
vidades ao longo do dia, percorrendo o trajeto em cortejos festivos.

As tendas13

Cada tenda ocupava duas salas, uma para as atividades de formação 
e outra de apoio, onde realizavam os lanches, armazenavam materiais e 
podiam descansar nos intervalos. Em cada tenda o mutirão implicava a par-
ticipação voluntária e divisão de tarefas de limpeza, decoração, lanche, ani-
mação e mística, de modo que os ambientes eram organizados e agradáveis. 
No caso da tenda Juventude e Direitos, por exemplo, os espaços foram sub-
divididos (e decorados como tal) na praça, um lugar comum para encontros, 
que permite a fala e pressupõe certa horizontalidade de relações; no parque, 
espaço de refeições e piqueniques; e alojamento, um lugar seguro para des-
canso. Na tenda Retalhos da História do Povo Negro havia instrumentos 
musicais de percussão dispostos sobre tecidos com estampas étnicas e uma 
exposição de livros de literatura, história e cultura afro-brasileira.

Todas elas homenageavam algum personagem: a poetisa Cora Cora-
lina era patrona das Danças Circulares; o líder quilombola Zumbi dos Pal-
mares inspirava a tenda Retalhos da História do Povo Negro; a multiartista 
chilena Violeta Parra, exímia bordadeira de Arpilleras14, era a patrona dessa 
tenda; e o ex-monitor já falecido, Jaime Izidoro, era o homenageado da 
Metodologia de Trabalho com Grupos Populares.

Embora o funcionamento das tendas fosse diverso, algumas caracte-
rísticas lhes eram comuns, como o zelo de monitores em acolher a todos 
e incentivar a participação, empregando dinâmicas que demandam o tra-
balho em equipe e a expressão individual, garantindo a todos o turno de 
palavra e reclamando compromissos de assiduidade, pontualidade e enga-
jamento no mutirão de tarefas. Mesmo obedecendo limites demarcados de 
tempo, as atividades das tendas transcorriam sem pressa, com intervalos 
para alimentação e ocasiões reservadas para celebrações e confraterni-
zação. Também havia tarefas comuns, como a resposta às questões pro-
postas pelos assessores, a elaboração da carta-compromisso e a avaliação 
do Curso, bem como a confraternização de encerramento. Cada uma delas, 
porém, respondia a essas tarefas com autonomia e diversidade de estraté-
gias e, em muitos casos, desenvolviam agendas próprias de discussão. A 
tenda Juventude e Direitos, por exemplo, propôs-se abordar questões de 
identidade juvenil e diversidade sexual e dedicou momentos e dinâmicas 
para essas temáticas.



169

De início era difícil imaginar como as tendas voltadas a práticas artís-
ticas/artesanais poderiam contribuir para a compreensão da temática das 
migrações, mas essa percepção errônea se desfez no processo de pesquisa. 
Na tenda Arpilleras: Justiça e Paz em Nossas Mãos, por exemplo, presenciei 
animadas rodas em que o bordado – minucioso, criativo e expressivo – era 
realizado em meio a uma conversação fluida. Quando questionados sobre o 
sentido de seus bordados, entretanto, todos formulavam uma narrativa per-
tinente aos temas da migração e dos direitos dos migrantes.

No segundo dia de Curso, após a preleção de Padre Alfredo a respeito 
da metodologia dos 4Rs, as tendas deveriam buscar identificar os rostos e 
rotas dos migrantes no Brasil e no mundo e indicar de que forma a globali-
zação dos povos, impulsionada pelas migrações, poderia reverter os danos 
da globalização econômica. Na tenda Juventude e Direitos o exercício diário 
da memória favorecia que as pessoas expressassem o entendimento que 
haviam tido dos textos e das preleções dos assessores. Nesse dia, os moni-
tores trouxeram um mapa-múndi desenhado em um grande pedaço de 
papel craft e, no intuito de demonstrar visualmente os fluxos migratórios 
e reafirmar que somos todos migrantes, solicitaram que cada um marcasse 
pelo menos duas rotas de deslocamento de suas famílias. O exercício abriu 
espaço para que participantes problematizassem o apagamento das histó-
rias e rotas dos povos negros, o que impede afrodescendentes de conhecer 
suas origens e corrobora para uma visão estereotipada e simplista do con-
tinente africano. No dia seguinte, uma das perguntas a serem respondidas 
referia-se às feridas e cicatrizes da migração e aos caminhos de acolhimento, 
diálogo e solidariedade possíveis. A dinâmica escolhida para responder à 
questão foi a simulação de um tribunal em que, diante de uma situação-
-problema fictícia, de garantia de direitos de uma criança em uma família de 
imigrantes venezuelanos que cruzaram a fronteira no Norte do país, os cur-
sistas assumiam os papéis dos diferentes agentes (os próprios imigrantes, o 
serviço social, defensoria, promotoria, juiz, embaixada, etc.), o que os levou 
a exercitar a alteridade; desenvolver suas capacidades de argumentação e 
análise; e enfrentar a problemática das políticas públicas que se entrelaçam 
ao tema da migração (saúde, educação, assistência social, documentação, 
trabalho, segurança, justiça, etc.). O debate ensejou, posteriormente, uma 
abordagem sistemática (com vídeo e preleção de monitor) sobre os direitos 
humanos e sobre os papéis dos três poderes no Estado brasileiro.

Já a tenda sobre Metodologia de Trabalho com Grupos Populares rea-
lizou o debate sobre os rostos e rotas das migrações a partir de dinâmicas 
de “tempestade de ideias” e produção de narrativas a partir da escolha de 
“palavras-chave” em pequenos grupos, que deram oportunidade a que os 



170

quatro imigrantes latino-americanos presentes (provenientes da Venezuela, 
Peru, Equador e Argentina) fizessem seus testemunhos. A tenda concluiu 
que a aceitação e acolhimento são condições para que o imigrante possa se 
desenvolver e contribuir com a sociedade que os recebe. Na avaliação reali-
zada ao final da atividade, diversas pessoas disseram estar sensibilizadas e 
ter desfrutado desse tempo para conectar reflexão e emoção.

No conjunto, o que se observou nas tendas foi uma sucessão de vivên-
cias coletivas orientadas pela temática do Curso, que desencadeou um 
intenso processo de intercomunicação, no qual a diversidade dos cursistas 
– suas experiências, trajetórias, identidades, corpos – pôde se expressar nas 
mais variadas linguagens, foi acolhida e valorizada, sensibilizando e fortale-
cendo cada indivíduo e reforçando sua inserção nos coletivos de ação social 
e pastoral.

Os círculos de cultura

No domingo os cursistas foram reagrupados em 16 Círculos de Cultura 
que, segundo documento interno de formação de monitores “(...) consiste 
em um espaço de diálogo entre aprender e ensinar, onde não se tem um 
objeto, mas que todos são sujeitos de trocas de novas hipóteses de leitura de 
mundo” (FREIRE, 1994:155 apud POSSANI, 2017). Neles, foram realizados 
depoimentos de imigrantes ou refugiados (da Alemanha, Bolívia, Colômbia, 
Haiti, Mali), de Guaranis da aldeia Jaraguá da Capital, de escolas municipais 
de adultos que acolhem grandes contingentes de imigrantes e também de 
organizações sociais que atuam em defesa de seus direitos: o Centro de Refe-
rência para Refugiados da Caritas Arquidiocesana de São Paulo, o Serviço 
Pastoral dos Migrantes, o Conselho Indigenista Missionário, o Centro de 
Apoio à Pastoral do Migrante, o Centro de Integração do Migrante, a Missão 
Paz, a Pastoral Carcerária.

A avaliação dos cursistas a respeito da atividade foi positiva, mas os 
convidados monopolizaram os espaços de fala, de modo que não se confi-
guraram propriamente círculos de cultura e sim painéis em que os cursistas 
exercitaram a escuta sobre os desafios que se colocam para o trabalho social 
e pastoral nos respectivos contextos.

Encerramento e celebração

A cerimônia de encerramento do 32º Curso de Verão celebrou a diver-
sidade: músicos homens e mulheres vestiram saias e uma imagem da vere-
adora Marielle Franco (assassinada em 2018) foi levada ao palco, decorado 



171

também com a produção artística de algumas das tendas, como as Arpilleras. 
Uma ciranda acompanhou a convocação – corrente entre os movimentos 
políticos e sociais à época – para que “ninguém solte a mão de ninguém”. O 
músico mais velho, Sr. João Andrelino de Souza, e a coordenadora do Curso, 
Cecília Franco, foram homenageados e o jovem cursista Danilo interpretou 
texto dramático de sua autoria sobre o camponês sem-terra. Após o balanço 
do número de participantes e apresentação do tema do 33º Curso, o ator 
que na abertura representou o migrante na estação de trem voltou com sua 
mala e, diante da questão sobre “que bagagem os cursistas levam do Curso?”, 
declamou trechos do Estatuto do Homem, poema de Tiago de Mello. A carta-
-compromisso elaborada pelos cursistas foi então lida solenemente. Em 
saudação registrada em vídeo, Padre Beozzo15 estimulou os participantes 
a fazerem as coisas pequenas que promovem grandes mudanças e pediu 
licença para abençoar os cursistas. Ao som de música, os participantes se 
despediram emocionados.

Uma prática sujeita à constante avaliação

O Curso de Verão é escrutinado por diversos processos de avaliação.
Diariamente, no final da tarde, eram realizadas reuniões de sistematização 
entre a coordenação, monitores e voluntários de serviços com o fito de 
acompanhar o desenrolar do Curso e diagnosticar problemas que pudessem 
ser corrigidos no seu decorrer. Nessas reuniões, a coordenação e a moni-
toria iam “tomando o pulso” do Curso, conhecendo a diversidade de perfil 
dos cursistas, identificando problemas pontuais detectados com subgrupos 
mais vulneráveis (adolescentes ou pessoas com deficiência, por exemplo) e 
recebendo retorno sobre as assessorias e metodologias. Por esse canal, por 
exemplo, foi ficando claro ao longo dos dias que o predomínio de assessores 
e do discurso católico incomodou parte dos cursistas, que ponderavam a 
necessidade de uma maior diversidade de expressões para efetivar o diálogo 
inter-religioso.

As tendas realizam um processo interno e orientado de avaliação ao final do 
Curso, executado em pequenos grupos e seguido de plenária de sistematização. 
As questões que guiam essa avaliação se referem sobretudo ao trabalho das 
tendas, mas também abordam o Curso de modo geral e sugestões para o ano 
seguinte. Na tenda Metodologia de Trabalhos com Grupos Populares, em que a 
quase totalidade dos cursistas eram estreantes, avaliações positivas e promessas 
de retorno contrabalançavam queixas pontuais com respeito à qualidade 
da alimentação e dos alojamentos, ou à falta de um período para descanso e 
fruição da cidade. No balanço realizado pelos participantes da tenda Juventude 



172

e Direitos, por sua vez, os cursistas valoraram positivamente o acolhimento 
recebido, as possibilidades de aprendizagem recíproca e o potencial de 
multiplicação do Curso, assumindo o compromisso de compartilhar os saberes 
adquiridos com os coletivos de que participam.

Além disso, os cursistas realizam uma apreciação objetiva dos dife-
rentes momentos (celebração, assessoria e tenda) e aspectos do Curso, atri-
buindo conceitos em uma escala de ótimo, bom, regular, ruim. A tabulação 
dessa pesquisa de opinião é analisada pela coordenação e monitoria em 
uma reunião de avaliação realizada um mês após o curso, quando também 
teve início o planejamento da edição seguinte. Nessa 32ª edição, a pesquisa 
foi respondida por 79% dos cursistas e revelou uma visão essencialmente 
positiva da metodologia dos quatro pilares (ecumenismo, educação popular, 
mutirão e arte), das celebrações, animação (sobretudo a equipe de música) e 
assessorias, bem como da hospedagem, secretaria e outros apoios ao Curso.

O zelo da coordenação com a avaliação da aprendizagem coletiva no 
Curso não permite, contudo, aferir o impacto da formação sobre as trajetó-
rias e práticas sociais dos cursistas.

Com a palavra os participantes

O significado e impacto do Curso de Verão podem ser melhor apre-
ciados nas vozes de seus participantes, doze dos quais foram ouvidos em 
entrevistas.

O teólogo, cientista social, professor da PUCSP e diretor do CESEEP, 
Wagner Sanchez, foi membro da equipe de Metodologia do Curso de Verão 
e assessorou a 32ª edição. Ex-seminarista, formado no auge da difusão da 
Teologia da Libertação, assimilou o ecumenismo como valor central, o que 
o levou ao CESEEP; mencionou a gênese do Curso, cujo objetivo era a for-
mação de multiplicadores de uma teologia compromissada com a mudança 
social, ao longo de um ciclo trienal de estudos sobre a sociedade, a Bíblia e 
a pastoral. Embora sua natureza tenha se modificado ao longo do tempo, 
avalia que o Curso é bem-sucedido, tendo inclusive se multiplicado em ini-
ciativas similares em várias localidades e regiões do país. Ele qualificou o 
Curso de Verão como um espaço massivo de resistência política e eclesial 
(em tempos de neoliberalismo, conservadorismo e retrocesso no âmbito 
da Igreja Católica), que fomenta o convívio na diversidade (religiosa, social, 
étnica, de orientação sexual) e promove a mudança de olhar sobre a reali-
dade, nutrindo com a arte, diálogo inter-religioso e mística o entusiasmo 
com os movimentos e a esperança na mudança. Na metodologia do curso, 
enfatiza a ideia de mutirão, ao lado da educação popular (entendida como 



173

a promoção do diálogo entre os saberes científicos e aqueles provenientes 
das experiências dos cursistas), avaliando que a formação impacta a visão 
de mundo dos participantes.

Pedagoga de 47 anos que atua no ensino público, casada com professor 
que também é monitor e mãe de duas meninas, uma das coordenadoras 
do Curso de Verão descende de migrantes nordestinos com pouco estudo, 
o que a motivou a participar da educação de adultos desde a graduação. 
Sempre atuou nos trabalhos de base da paróquia, onde foi catequista, à 
ocasião coordenava atividades musicais nas celebrações. Frequenta o Curso 
de Verão desde os 19 anos de idade, onde avalia ter reconfigurado sua iden-
tidade e se empoderado como mulher e educadora, tendo chegado à coor-
denação pelo voto dos monitores. Lamenta os retrocessos da Igreja Cató-
lica que, na contramão das orientações do Papa Francisco, já não apoia a 
formação e participação dos leigos como no passado. Dedica-se à educação 
porque a considera um caminho de transformação das pessoas ao longo 
da vida, sendo entusiasta da metodologia da educação popular do Curso de 
Verão, que recorre a diferentes linguagens para incorporar aos processos 
de aprendizagem pessoas das mais diversas origens, perfis, formações e 
crenças, combinando os saberes teóricos trazidos pelos assessores com as 
experiências de vida dos participantes, de modo a transformar o olhar sobre 
a realidade. Avalia que o Curso modifica as pessoas, tornando-as mais ques-
tionadoras e impulsionando-as à ação; e, “para quem já é da caminhada, 
a pessoa volta fortalecida”. Julga que o tema das migrações foi oportuno, 
porque tocou na identidade das pessoas, fomentando uma atitude solidária 
em relação às demais.

Petroleiro aposentado, 65 anos, separado e pai de dois filhos, o ter-
ceiro entrevistado era voluntário há vários anos dos setores de alimen-
tação e almoxarifado do Curso de Verão. Católico não praticante, criado em 
família trabalhadora de imigrantes italianos, cultiva a cooperação como 
valor e forma de vida. Não participa diretamente das atividades educativas, 
mas se sente bem doando tempo e trabalho para esse mutirão de conscien-
tização e formação da juventude que este e outros movimentos sociais rea-
lizam em favor da “revolução do pensamento” que ele julga necessária à socie-
dade contemporânea:

(...) a gente já teve várias revoluções – a agrícola, a industrial, a 
tecnológica – e nenhuma delas contribuiu para a melhoria da 
condição geral; enquanto não houver uma revolução do pensa-
mento, da consciência, as pessoas se preocuparem com o outro, 
a gente não vai conseguir nada.



174

Segundo ele, o Curso de Verão contribui para que a juventude adquira 
uma percepção de vida diferente do consumismo e da competitividade que 
dominam a sociedade atual, fomentando um modo novo de se relacionar social-
mente. Na sua visão, o Curso proporciona uma experiência transformadora 
similar à experiência artística: “Você planta uma semente... A pessoa que passa 
por uma experiência desse tipo, goste ou não goste, sempre sai modificada”.

Dentista, docente de cursos superiores da área de saúde, a quarta entre-
vistada tinha 56 anos, divorciada, possuindo filhas e netas. É católica atuante, 
catequista e Ministra da Eucaristia no interior de Santa Catarina. Como outros 
leigos da paróquia até recentemente conduzida por um padre progressista, 
participou de quinze edições do Curso de Verão, inicialmente como cursista e 
depois como monitora voluntária. Atribui a longevidade de seu vínculo com o 
Curso ao gosto de partilhar conhecimentos em espaços coletivos, com espírito 
fraterno, atributos cultivados no processo de formação e transmitidos às novas 
gerações de monitores. Afirma que o Curso revigora espiritualmente os partici-
pantes para dar início à Campanha da Fraternidade e resistir às adversidades e 
aos retrocessos sociopolíticos, inclusive o refluxo e autoritarismo que atingem 
a própria Igreja Católica, malgrado o perfil progressista do Papa Francisco. De 
seu ponto de vista, o Curso de Verão equilibra as diversas dimensões de for-
mação (sociopolítica, religiosa, comunitária, artística). Na tenda Metodologia 
de Trabalho com Grupos Populares em que atua, a tônica é o diálogo, a escuta, 
o acolhimento e o intercâmbio de experiências entre os participantes.

O quinto entrevistado tinha 29 anos, casado, sem filhos e trabalhava 
como autônomo. Oriundo de família negra de baixa renda, cedo foi levado 
pelos pais para a Igreja Católica. Na adolescência, quando se tornou cons-
ciente das injustiças sociais do seu entorno na periferia de Campinas, deu 
sorte de encontrar um padre atuante na luta pela moradia urbana que lhe 
proporcionou o contato com a doutrina social da Igreja, a Teologia da Liber-
tação. O engajamento na Pastoral da Juventude deu novo sentido à sua reli-
giosidade, propiciando o encontro com “um outro Deus mais libertador, que 
está mais próximo, que caminha junto, que se faz presente nas lutas e na 
vida social”. Nessa caminhada conheceu os partidos políticos e aproximou-
-se do movimento sindical, onde aprofundou sua formação em contato com 
as teorias críticas da sociedade capitalista. Participou de pelo menos sete 
edições do Curso de Verão, passou por diferentes tendas e, tomando cons-
ciência de sua identidade racial, assumiu há dois anos a monitoria na tenda 
“Retalhos da história do povo negro”:

É lógico que eu sabia que era negro, mas só que a questão 
de se afirmar como negro, eu não tinha isso. No decorrer da 



175

caminhada, aqui no Curso de Verão, mas também na Pastoral na 
minha região, essa ficha foi caindo... Daí eu fui buscar saber mais, 
como é essa questão do empoderamento, de lugar de fala, de se 
assumir de fato (...)
Um dos símbolos da nossa tenda é o punho cerrado. Embora em 
alguns lugares, nos Estados Unidos e na África do Sul, em alguns 
momentos difíceis, o movimento negro tenha partido para a vio-
lência, esse punho cerrado não é para agredir o outro, é para 
expressar que a gente está agarrando a vida do nosso irmão 
que está sendo morto com o genocídio da juventude negra, da 
mulher que está sendo vítima do feminicídio, dos nossos irmãos 
LGBTs que sofrem preconceito absurdo (...). Se a gente usa esse 
punho para agredir o outro, a gente se iguala ao opressor; esse 
punho tem que ser libertador, não é para oprimir mais, é para 
agarrar o outro, para não soltar a mão de ninguém, e para seguir 
resistindo.

Diz que o Curso de Verão é um encontro especial de pessoas diversas, 
lideranças que compartilham ideais de vida, que realizam trocas intelec-
tuais, de experiências pessoais e energias espirituais. Opina que os dois 
aspectos fundamentais do Curso são o encontro (o toque, a proximidade, 
a escuta e a troca de experiências) e o esclarecimento, as aprendizagens 
decorrentes dos conteúdos veiculados. Mas ele exalta também a beleza do 
diálogo inter-religioso, a potência do convívio inusitado entre católicos, reli-
giões de matriz africana, budistas e protestantes, e diz sentir a presença do 
sagrado nas liturgias interconfessionais.

Quando inquirido sobre o que o levou ao Curso de Verão, o professor 
mineiro de 62 anos, casado, com dois filhos, católico atuante, foi direto: “Vim 
em busca de conhecimento, vim para recarregar as baterias, buscar mais 
força de resistência”. Quanto à escolha da tenda das Arpilleras, ele afirma 
que não foi a arte em si que o atraiu e sim o mote “justiça e paz em nossas 
mãos”, pois, está incomodado com as injustiças e desmandos. Inquirido 
como se sentia realizando um trabalho manual estereotipado como tarefa 
feminina, respondeu que foi uma oportunidade de reviver experiência da 
infância, quando se sentava ao lado da mãe e aprendia a fazer bordado, e 
que não partilha esse tipo de preconceito, porque concebe a hombridade 
para além das aparências. Quanto às várias facetas do Curso de Verão, acha 
difícil separá-las, se sente motivado pelo mutirão, pelo conhecimento, pela 
troca entre as pessoas, mas se diz especialmente sensível à mística, às cele-
brações, que mobilizam sua emoção. Ele entende que as mudanças indivi-



176

duais precedem e impulsionam as mudanças sociais e avalia que o Curso 
de Verão modifica sua percepção (por exemplo, da questão da migração), 
o que propicia uma mudança na sua ação comunitária. Ele avalia que cada 
cursista leva uma semente que reproduz nos vários cantos do país e que ele 
se ocupa de difundir na paróquia e na escola o que aprende.

Aos 61 anos, solteira, sem filhos e aposentada do trabalho com infor-
mática, a sétima entrevistada andava cansada das responsabilidades de coor-
denação do Centro de Estudos Bíblicos em Fortaleza, além da catequese dos 
adultos na sua paróquia, enfrentando diferenças com membro local do clero. 
Por isso, em 2019, de volta ao Curso de Verão, resolveu aderir à fruição garan-
tida na tenda das Danças Circulares. Ela participa de atividades pastorais 
da Igreja Católica desde os 17 anos, ora com jovens em conflito com a lei, 
ora na catequese ou nos grupos de estudos bíblicos. Encantou-se pela Teo-
logia depois de participar do Curso de Verão no início dos anos 1990 e foi 
uma das responsáveis por replicar a experiência em julho no Ceará nas duas 
últimas décadas. Concebe o Curso como um espaço de vivência da utopia de 
um mundo melhor, um lugar de resistência ao sistema. Como outros entre-
vistados, prefere não hierarquizar as diversas dimensões do curso, que vê 
como um conjunto. Aprecia que os cursos sejam temáticos, porque permitem 
conhecer melhor um aspecto da realidade, despojando-se de preconceitos. 
Para ela, o Curso ajuda a “recarregar as baterias” e nutrir aquele tipo de espe-
rança que dá coragem para resistir e ir à luta. Diz que leva o que aprende no 
Curso para suas práticas na catequese ou no círculo de estudos bíblicos.

O oitavo entrevistado é paulistano da zona Sul, pardo, 32 anos, vive 
em união estável e tem uma enteada. Na adolescência foi beneficiário de 
projeto social para jovens e depois tornou-se voluntário; combina atividades 
de educação formal em escola pública com educação social em Centro de 
Juventude (CJ) e atividades artística como baterista e compositor de banda 
de rock; está concluindo o curso de História e seu trabalho final é sobre 
a escravidão no Brasil (que ele acha que não terminou, tal a persistência 
da discriminação), o que influenciou a escolha da tenda “Retalhos da his-
tória do povo negro”. Embora se declare ateu, tem interesse pela cultura e 
pelas religiões de matriz africana, avaliando que a tenda contribuiu para 
a ampliação de seu repertório sobre o tema. O que o atrai no Curso são os 
conhecimentos que proporciona, inclusive aqueles que não se encontram 
nos livros, mas provém da experiência social dos indivíduos. Sua avaliação 
do curso é positiva, pela convivência e aprendizagens:

Eu aprendi que a gente tem que saber conviver com gentes dife-
rentes (como os imigrantes), que a gente deve aceitar as pessoas 



177

do jeito que são, independente de opinião, da cor; saber trabalhar 
em grupo, independente da formação de cada um, pois, mesmo 
com a formação diferenciada, tem alguma coisa a somar; e saber 
aceitar o costume da pessoa; e conviver, entender a pessoa e 
aprender a se comunicar. (...) O Curso de Verão é bom para quem é 
tímido, perde a timidez, nem que seja a força, porque vai aprender 
a se entrosar; você conhece gente nova, você começa a respeitar, 
você aprende a ter atenção (...). Então, não tem como a pessoa 
voltar para casa, e falar que não levou alguma coisa.; vai levar, o 
curso é bom por causa disso. (...) Tudo o que eu aprendi aqui, eu 
vou fazer questão de aplicar no CJ.

A psicóloga paulistana de 27 anos, negra, católica, casada e sem filhos, 
se inscreveu no Curso de Verão pela primeira vez em 2019 por indicação da 
organização social em que trabalha no acolhimento de mulheres imigrantes 
na zona Leste da Capital. No seu cotidiano, encontra mulheres corajosas, 
que se deslocam por razões políticas, econômicas, discriminadas por sua 
orientação sexual ou vítimas de violência doméstica, que necessitam de 
toda sorte de apoio. Não conhecia o CESEEP, nem sabia bem o que esperar 
do Curso e se inscreveu na tenda “Metodologia de trabalho com grupos 
populares” imaginando receber orientações para auxiliar as mulheres imi-
grantes a encontrar trabalho. Embora tenha se frustrado face a essa expec-
tativa, afirmou que o curso foi proveitoso para retomar temas que enfrenta 
cotidianamente, relacionados à saúde, à documentação e à inserção profis-
sional, bem como para sensibilizar as pessoas para uma atitude empática 
face aos migrantes; ela própria se deu conta de que precisa suspender pre-
julgamentos e adotar uma atitude de escuta às motivações e necessidades da 
população atendida.

Paraense de Tabatinga, na tríplice fronteira (Brasil-Peru-Colômbia), a 
décima entrevistada compôs um grupo de 16 pessoas que enfrentou a longa 
viagem (no caso dela, pela primeira vez), hospedando-se com mais de duas 
dezenas de pessoas de outras delegações em um alojamento coletivo: “Não 
tem o teu conforto, mas é uma oportunidade de sair do seu mundinho, ir 
em busca de conhecimento, ampliar a visão, ter aprendizado”. Ela pondera 
que em cidades pequenas do Norte do país se fica muito isolado, a internet e 
telefonia funcionam mal; ela concilia o serviço público como fiscal de feira 
e as responsabilidades familiares com as atividades de missionária e cate-
quista com crianças e adolescentes; participa também de um curso modular 
sobre políticas públicas, que subsidia a participação em conselhos. Fez uma 
avaliação positiva de sua participação no Curso de Verão, com respeito à 



178

abordagem do tema da migração: “é uma forma de ter um preparo melhor, 
colocar-se no lugar do outro, para que a gente saiba acolher essas pessoas”; 
e à metodologia: “acho que a metodologia que é colocada, não de impo-
sição, nem de ficar sentado só ouvindo, é mais de participação, aonde se 
partilha conhecimento. Eu acho que se aprende bem mais desse jeito, do 
que quando você é só ouvinte”. Valorou sobretudo o respeito à diversidade 
sociocultural e o diálogo inter-religioso:

Saindo de uma cidade menor para uma metrópole, o Curso é 
muito proveitoso para se ter uma outra visão da questão da 
diversidade de classes, de raça, de opção sexual. (...) Na questão 
eclesial, me chamou muito a atenção o diálogo inter-religioso, 
que não existe quando a gente vive em uma cidade pequena, 
dentro de uma comunidade, de uma paróquia onde os teus 
irmãos congregam a mesma fé, a gente fica com um pensa-
mento muito fechado. O Curso serve para que a gente também 
comece a abrir um pouco mais a mente, não achar que é só na 
Igreja Católica que Deus salva. Se o meu Deus me faz bem, o do 
outro também faz bem a ele, a pessoa não se torna melhor nem 
pior por causa do Deus que serve. Então, aqui a gente vê que 
essas diferenças não existem, passa a olhar o outro com res-
peito, e entender que o Deus que eu sigo é o mesmo Deus do 
outro, não importa a religião.

O jovem negro, solteiro sem filhos, estudante de Direito, ativo na Igreja 
Católica desde os 11 anos de idade, participou pela primeira vez ao Curso de 
Verão na tenda “Juventude e Direitos”. Considerou o ambiente ecumênico 
do Curso mais aberto do que aquele da Pastoral da Juventude e na paró-
quia que representa no conselho da Diocese no Rio de Janeiro. Interessou-
-se pelo tema das migrações por complementar sua formação em Direito 
internacional. Como os demais depoentes, valorizou diversas facetas do 
Curso: a mística, porque toca cada um de uma maneira e permite circular 
conhecimentos com um modo mais popular de interação; as reflexões teo-
lógicas, pois nunca havia se dedicado a estudá-las, por estar sempre focado 
nas questões sociais; o mutirão, por recolher a contribuição de todos para 
chegar a conclusões comuns; e por permitir o contato com a diversidade 
cultural brasileira. Avalia que o Curso dá ânimo para continuar o trabalho 
que realiza, modificando sua visão sobre os assuntos abordados.

Também na tenda Juventude e Direitos encontramos a 12ª entrevistada, 
jovem branca de 27 anos, do sexo feminino, solteira e sem filhos, que se posiciona 



179

nas relações de gênero de forma não binária, militando em movimentos LGBT+. 
Após ter participado de diferentes comunidades religiosas, se define como uni-
versalista. Tendo interrompido o curso superior, sobrevive precariamente com 
aulas de música. Soube do Curso por colegas da Rede Ecumênica de Juventude, 
ficou atraída pelo tema das migrações (que nunca estudou) e avaliou que seria 
uma boa oportunidade de encontrar pessoas de movimentos com as quais tem 
afinidade e realizar novas aprendizagens e trocas de saberes. Gostou de parti-
cipar de um círculo de cultura com pessoas privadas de liberdade e avaliou posi-
tivamente a metodologia participativa das tendas, que prefere às palestras, cujo 
conteúdo, mesmo relevante, pode também ser apreendido na leitura, enquanto 
que na tenda, as dinâmicas e aprendizagens dependem da atuação das pessoas.

As entrevistas evidenciam que o Curso de Verão é uma experiência grati-
ficante de convivência e aprendizado, transformadora da visão de mundo dos 
participantes, que por isso retornam a ela periodicamente. Dentre os sentidos 
atribuídos pelos entrevistados ao Curso de Verão, aparece reiteradas vezes o de 
configurar um espaço de encontro de pessoas diversas, porém, com valores e 
ideais de vida comuns e de resistência coletiva, em que cada sujeito pode nutrir-
-se periodicamente de esperança e entusiasmo para persistir na resistência às 
injustiças e prosseguir fortalecido na ação social, política e/ou pastoral em que 
está engajado, a despeito do fechamento a essa perspectiva no âmbito eclesiás-
tico católico.

As entrevistas confirmaram também o acerto na escolha do tema das 
migrações para o 32º Curso (e sua adequada abordagem nos aspectos socio-
político, teológico e pastoral), não apenas pela atualidade e relevância da 
temática nas conjunturas nacional e internacional, mas também porque 
conduziu ao exercício da alteridade e ao despojamento de preconceitos, 
incentivando ações concretas de acolhimento e solidariedade com os 
migrantes na ação social e pastoral.

Conclusões

Os elementos reunidos permitem caracterizar o Curso de Verão do 
CESEEP como experiência de educação não formal16 afinada aos princípios 
da educação popular freiriana, seja no que concerne aos objetivos da for-
mação (humanização, conscientização e preparo para a cidadania), quanto 
aos meios de alcançá-la (valorização da cultura popular e da experiência 
dos participantes, ênfase na oralidade e no diálogo autêntico, construção 
coletiva e participativa), bem como à capacidade de acolher em processos 
comuns de formação pessoas diversas quanto à escolaridade, filiação reli-
giosa, pertença étnico-racial, geração, orientação sexual, deficiência etc.



180

Por ser massivo, o formato encontrado pelo Curso de Verão para 
abordar os conteúdos (sociopolíticos, teológicos ou pastorais) de cada 
edição suscita alguma tensão no que concerne à dialogia e à horizonta-
lidade do vínculo pedagógico entre educadores e educandos, posto que, 
ao menos no primeiro momento, a assessoria exercita a diretividade, 
detendo a primazia da palavra. Contudo, a centralidade que o trabalho em 
grupos nas tendas adquire ao longo do Curso, bem como o acolhimento e 
a dialogia aí praticados, parecem minimizar essa tensão na avaliação que 
os cursistas fazem do conjunto da experiência. Talvez seja essa a razão 
pela qual quase todos entrevistados resistem em valorar diferencialmente 
as múltiplas dimensões do Curso, atribuindo igual importância aos conhe-
cimentos teológicos ou sociopolíticos adquiridos, à vivência comunitária 
e à participação no mutirão, à metodologia dialógica e à imersão na mís-
tica das celebrações.

Outra tensão reside na premissa do ecumenismo e na diretriz do diá-
logo inter-religioso, uma vez que a maioria dos cursistas e voluntários per-
tence ao âmbito católico17 e a assessoria é exercida predominantemente por 
cientistas sociais e teólogos dessa Igreja.18 Se o CESEEP é capaz de mobilizar 
para a assessoria teólogos e pastores protestantes que compartilham ideais 
do ecumenismo, é evidente a baixa adesão de protestantes ao Curso, o que 
limita na prática o convívio e diálogo interconfessional nas tendas e moni-
toria. O acolhimento de praticantes das religiões de matriz africana, por sua 
vez, encontra melhor expressão nas tendas que nas atividades plenárias. E a 
ausência de canal de diálogo com as religiões evangélicas pentecostais, em 
crescimento no país, é uma lacuna pendente de análise e ação.

No mais, foi possível constatar a fidelidade do Curso de Verão a suas 
próprias premissas, em especial o mutirão. Considerado o diferencial do 
Curso, o mutirão se traduz no voluntariado e se expressa em todas as instân-
cias, desde a hospedagem solidária até as celebrações, passando pela moni-
toria e pela corresponsabilidade dos cursistas pelo trabalho nas tendas e 
redes, sempre com sentido de despojamento do individualismo, abertura 
ao diferente e busca da construção coletiva.

Cabe mencionar a presença transversal do cuidado em todos os espaços 
e instâncias do Curso, configurando um quinto pilar não explicitado de sua 
metodologia. Essa atitude esteve presente na recepção festiva aos partici-
pantes no saguão do Teatro; nas canções e abraços durante as celebrações; 
na empatia face aos imigrantes; no respeito às identidades plurais e na aco-
lhida afetuosa dos cursistas nas tendas; na escuta atenta às histórias de 
vida, pontos de vista e aflições de cada um; nos chás e tratamentos para os 
adoecidos; no modo de acolher a todos no forró dos horários de almoço; nos 



181

presentes retribuídos ao final do trabalho nas tendas. Constitui-se, assim, 
uma teia de relações amistosas e se estabelece um clima acolhedor.

Boff (2005) afirma que o cuidado é, ao lado do trabalho (a intervenção 
criativa sobre a natureza), uma dimensão essencial constitutiva do ser 
humano, que determina e estrutura sua prática, fundando um ethos que se 
manifesta no interesse, zelo, solicitude, cordialidade, gentileza, compaixão, 
afeto, apreço pela dignidade e atenção para com o outro. Desde essa perspec-
tiva, a ética do cuidado modula a intervenção humana sobre o mundo pelo 
trabalho, operando como um antídoto à objetificação dos seres humanos e 
à predação da natureza promovidas pela razão instrumental-analítica asso-
ciada ao trabalho historicamente configurado como dominação. O cuidado 
se estabelece assim, como uma atitude fundamental para a (re)construção 
de outras formas de sociabilidade e da interação com a natureza em moldes 
sustentáveis. A explicitação do cuidado como eixo metodológico do Curso de 
Verão do CESEEP pode contribuir para preservar o exercício dessa atitude 
nas edições futuras e instigar a reflexão sobre esse novo e necessário projeto 
civilizatório.

Notas

1 O site do Ceseep disponibiliza os vídeos, textos, cancioneiro e imagens das edições mais recentes do 
Curso de Verão (www.cursodeverao.com/32o-curso-de-verao).

2 O Curso foi animado por um conjunto musical que, articulado à equipe de liturgia, atuou nas celebra-
ções de abertura e encerramento, místicas matinais, intervalos das conferências e no forró diário após 
o almoço.

3 O estudo não aprofundou questões relativas à arte e ao ecumenismo (que demandariam conheci-
mentos dos campos da estética, da teologia e da sociologia das religiões que extrapolam a expertise 
da equipe), restringindo as análises aos aspectos educativos suscitadas pela experiência.

4 Naquele ano, as tendas foram: Arte e educação popular; Arpilleras: justiça e paz em nossas mãos; 
Jogos e circularidades indígenas e afro-brasileiras; Danças circulares; Dança: corpo como construção 
de identidade; Música; Diversidade, cidadania e bem viver; Juventudes e direitos; Poesia: prática e polí-
tica; Metodologia de trabalho com grupos populares; Linguagem audiovisual; Liderança de grupos 
populares; Arte e espiritualidade do cotidiano; Retalhos da história do povo negro; Arte e militância em 
diálogos.

5 Tema controverso, não é possível sintetizar um conceito unívoco de ecumenismo. Reconhecendo que 
a divisão das igrejas cristãs é um fenômeno histórico, assim como a difusão missionária relacionada 
à expansão colonial europeia, pode-se afirmar que o movimento ecumênico pretende a reintegração 
da unidade das igrejas cristãs nos âmbitos da doutrina e do serviço, mediante o debate teológico, a 
cooperação na evangelização, o convívio interconfessional de leigos e o cultivo das práticas comuns, 
como os estudos bíblicos e as pastorais populares. Movimento nascido entre as igrejas protestantes 
anglo-saxônicas que confluiu para a criação do Conselho Mundial de Igrejas em 1948, o ecumenismo 
ganhou acolhida entre católicos a partir do Concílio Vaticano II. No Brasil, o movimento se instituiu na 
defesa dos direitos humanos, na resistência à ditadura militar nas décadas de 1970/80 (ANDREATA et al., 
2012; BRAKEMEYER, 2001; MENDONÇA, 2008; RAMALHO, 1979).

6 Para uma análise histórica e dos fundamentos da Teologia da Libertação, consultar Zanini et al. (2011).

http://www.cursodeverao.com/32o-curso-de-verao


182

7 A replicação do Curso se efetivou em Goiânia (GO), João Pessoa (PB), Rio de Janeiro (RJ), Porto Alegre 
(RS), Fortaleza (CE), Ipatinga (MG), Rio do Sul (SC) e Pontal do Paranapanema (SP); em algumas delas 
perdura até os dias atuais.

8 Ninguém é remunerado por atuar no Curso de Verão, sendo todos os colaboradores – assessores ou 
monitores – voluntários. Os custos são cobertos pelas inscrições dos cursistas (que em 2019 foi de R$ 
240, com desconto para pagamento antecipado), porém um número significativo de bolsas parciais 
ou integrais são concedidas a participantes que preencham certos critérios, sendo parte delas subsi-
diadas por agências de cooperação nacionais e/ou internacionais.

9 Inspirada nas obras seminais de Freire (1987, 1999), a síntese a seguir baseia-se em Nuñez Hurtado 
(2005).

10 O Pacto Global para uma Migração Segura, Ordenada e Regular foi assinado em 20 de dezembro de 
2018 por 164 países membros das Nações Unidas em Marrakesh. Trata-se de acordo não vinculante que 
preserva a soberania dos Estados, adota uma abordagem cooperativa para otimizar os benefícios da 
migração, e preserva a segurança e os direitos humanos das pessoas envolvidas na mobilidade inter-
nacional. O Brasil subscreveu o acordo, porém em 08 de janeiro de 2019 o Ministério das Relações Exte-
riores do governo recém empossado informou a retirada do país do Pacto, alinhando-se a um reduzido 
grupo de países, liderados pelos Estados Unidos, que não subscreveram o documento.

11 A expressão “trabalhadores descartáveis” surge em textos da Igreja Católica no Documento de Apa-
recida, declaração da Conferência Geral do Episcopado Latino-americano e Caribenho realizada no 
Brasil em 2007, escrita por um grupo liderado pelo atual Papa Francisco, então Cardeal Jorge Bergoglio.

12 Levirato é o costume, observado entre alguns povos, que obriga um homem a casar-se com a viúva 
de seu irmão quando este não deixa descendência masculina, sendo que o filho deste casamento é 
considerado descendente do morto.

13 Não sendo possível participar de todas as tendas, fizemos observações em uma de cada rede: 
enquanto a estudante em Iniciação Científica vinculou-se à tenda Juventude e Direitos (rede amarela), 
a pesquisadora circulou entre as tendas Metodologia de Trabalhos com Grupos Populares (rede 
laranja), Arpilleras: Justiça e Paz em Nossas Mãos (rede vermelha), Danças Circulares (rede verde) e 
Retalhos da História do Povo Negro (rede marrom).

14 Arpillera é o nome em espanhol de um tecido de ensacamento cuja trama é utilizada no bordado 
artesanal e que, com a aplicação de tecidos ou outros elementos, permite a construção de narrativas. 
A técnica adquiriu caráter político durante a ditadura do General Pinochet no Chile, quando familiares 
de prisioneiros políticos mortos ou desaparecidos utilizaram esse recurso para denunciar violações 
aos direitos humanos. A metodologia se difundiu, sendo utilizada como forma de ação coletiva e de 
expressão estética e política por diferentes grupos no Brasil, sobretudo formados por mulheres.

15 O idealizador dos Cursos de Verão não participou desta edição por encontrar-se em tratamento 
médico, mas compareceu, ainda frágil, para receber os cumprimentos no dia de seu aniversário.

16 A definição de educação não formal não é unívoca, mas distintas tipologias descrevem elementos 
característicos: processos de aprendizagem organizados e intencionais; mediados por facilitadores 
que não estabelecem relação hierárquica com os participantes; marcados por grande flexibilidade 
curricular (frequentemente interdisciplinares e contextualizados, que valoram os conhecimentos empí-
ricos e são permeáveis aos saberes tradicionais); em que os participantes se engajam voluntariamente 
em processos colaborativos e participativos centrados nos aprendizes (concebidos como membros de 
comunidades); que valoram na igual medida cognição, percepção, consciência, memória e emoção 
(MARQUES; FREITAS, 2017).

17 Em avaliação anterior (IEE-PUCSP, 2006) a monitoria atribuiu a participação majoritária de católicos 
no Curso à divulgação realizada internamente à Igreja. Tal explicação não esgota a questão; a própria 
coordenação do Curso pondera outros fatores, como a identificação do Curso com o campo católico, 
as distintas culturas de formação no interior das igrejas cristãs, as resistências à perspectiva ecumê-
nica e ao diálogo com as religiões de matriz africana ou indígena.



183

18 A reduzida presença de pessoas de outras denominações religiosas foi percebida como limitação 
pelos monitores em sua avaliação do curso de 2019, e já era problematizada nos relatórios de avaliação 
institucional do Ceseep de anos anteriores (IEE-PUCSP, 2006:17; PONTUAL; KANAS, 2017:2).

Referências

ANDREATA, C.; WOLFART, G.; DALLA ROSA, L. C. O ecumenismo para a fulguração da 
unidade entre os cristãos (entrevista de José Oscar Beozzo). IHU Online - Revista 
do Instituto Humanitas da Unisinos, n. 401, set. 2012.

BRAKEMEYER, G. Ecumenismo: repensando o significado e a abrangência de um 
termo. Perspectiva Teológica, v. 33, n. 90, p. 195-216, 2001

BOFF, Leonardo. O cuidado essencial: princípio de um novo ethos. Inclusão Social, 
Brasília, v. 1. n. 1, p. 28-35, out./mar. 2005.

CANTO para novos tempos: cancioneiro. São Paulo: Ceseep, dez. 2018.

CARMO, Onilda A. Recuperando a esperança: Curso de Verão, uma experiência 
inovadora (CESEEP, São Paulo - 1987 a 1997). 1999. Dissertação (Mestrado). Pon-
tifícia Universidade Católica, São Paulo. 

FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade, 23. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1999.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido, 11. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

INSTITUTO DE ESTUDOS AVANÇADOS DA PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO 
PAULO. Relatório parcial de avaliação do Ceseep. São Paulo: PUCSP, 2006.

KUNRATH, Janis L. Curso de Verão: uma prática de Educação Popular. São Paulo: 
Não Publicado, 2016.

MARQUES, Joana B. V.; FREITAS, Denise de. Fatores de caracterização da educação 
não formal: uma revisão da literatura. Educ. Pesqui., São Paulo, v. 43, n. 4, p. 1087-
1110, dez. 2017.

MENDONÇA, A. G. O movimento ecumênico no século XX: algumas observações 
sobre suas origens e contradições. Tempo e Presença Digital, vol. 3, n. 12, set. 2008.

NUÑEZ HURTADO, Carlos. Educación popular: una mirada de conjunto. Pátzcuaro, 
México: Decisio, n. 10, jan./abr. 2005.



184

PONTUAL, Pedro de C.; KANAS, G. de O. Relatório de avaliação institucional externa 
do Ceseep 2013-2016. São Paulo: Não Publicado, 2017.

POSSANI, Lourdes de F. P. Círculos de cultura no Curso de Verão 2019. São Paulo: 
CESEEP, 2017.

POSSANI, Lourdes de F. P.; FRANCO, Cecilia B. (Orgs.). Por uma cidade acolhedora: 
somos todos migrantes. São Paulo: Paulus, 2018.

POSSANI, Lourdes de F. P. Metodologia da educação popular: conceitos, práticas e 
aprendizagens no Curso de Verão 2018. São Paulo: CESEEP, 2018.

POSSANI, Lourdes de F. P.; SANCHEZ, Wagner L. (Orgs.). Formação Ecumênica e 
Popular feita em mutirão: Curso de Verão 25 anos. São Paulo: CESEEP/Paulus, 2011.

SANTOS, M. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência uni-
versal. São Paulo: Record, 2001.

ZANINI, C. F.; BACEGA, M.; R. B. ZAPPIA. A Teologia da Libertação e a opção preferen-
cial pelos pobres na América Latina. Revista História & Perspectivas, Uberlândia, 
v. 24, n. 44, 15 jul. 2011, p. 61-104.



185

Formação política da militância 
de base do Movimento dos 
Trabalhadores Rurais Sem 
Terra (MST) – a experiência 
da Escola Nacional Florestan 
Fernandes

Angélica Kuhn
Roberto Catelli Jr. 

SOBRE OS AUTORES
ANGÉLICA KUHN Graduada em Pedagogia pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo e Mestre em Educação: História, Política, Sociedade 
pela mesma universidade. Doutora em Educação pela Universidade de 
São Paulo. Professora da Faculdade de Educação da Universidade Cruzeiro 
do Sul e professora substituta do Instituto Federal de São Paulo (Campus 
São Paulo). 

ROBERTO CATELLI JR.  Graduado em História pela PUC-SP (1987); mestre 
em história pela Universidade de São Paulo (USP) em 1993 e doutor em 
Educação pela USP (2016). É coordenador executivo adjunto da Ação 
Educativa e membro da coordenação Brasil do Conselho de Educação 
Popular da América Latina e Caribe (CEAAL). 



186

Como parte de estudo mais amplo que compara experiências de 
educação popular de adultos à luz dos princípios freirianos, anali-
samos uma das experiências mais significativas de formação polí-

tica das últimas décadas no Brasil, a formação política de militantes do 
Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), particularmente 
o Curso Nacional de Teoria Política para Militantes do MST. Ele é ofertado 
pela Escola Nacional Florestan Fernandes (ENFF), localizada em Guara-
rema (SP) e que desde sua fundação (em 2005) vem se consolidando como 
um dos espaços formativos de maior relevância na organização dos movi-
mentos sociais da América Latina e, mais recentemente, de outros conti-
nentes também.

O Curso Nacional de Teoria Política para Militantes do MST tem suas 
origens antes mesmo da construção da ENFF, sendo ministrado já nos anos 
1990 na escola de formação política do MST em Caçador (SC) e em outros 
espaços de formação da militância em diferentes estados. Entretanto, 
ganhou identidade nacional ao se transformar em um dos pilares da for-
mação de militantes na ENFF. 

Conforme indica o próprio nome, participam do curso militantes do 
MST de todo o território nacional, assentados e acampados em áreas de 
Reforma Agrária, com o objetivo de aperfeiçoar sua prática militante a partir 
do aprofundamento teórico-metodológico sobre questões relacionadas à 
questão agrária e seus eixos transversais. O curso tem duração de aproxi-
madamente cinco semanas. O Curso Nacional de Teoria Política Para Mili-
tantes do MST foi escolhido para compor o presente estudo de caso, dentre 
os inúmeros cursos ofertados pela ENFF, por ser um dos cursos básicos que 
formam a militância do MST, por ter seus antecedentes fundados na edu-
cação popular e nos princípios freirianos, desde o início da organização do 
MST na década de 1980. 

Para o presente estudo acompanhamos o curso que ocorreu entre 
outubro e novembro de 2019, período em que os cursistas foram liberados 
das tarefas que cumprem em seus estados e permaneceram integralmente 
na ENFF. 

As atividades semanais são organizadas por tempos formativos que se 
complementam entre si, garantindo a unidade entre teoria e prática. São ati-
vidades de estudo em sala de aula e em grupos, debates, visitas externas para 
conhecer experiências comunitárias e agroecológicas, atividades culturais, de 
cuidado pessoal e do espaço comum. Estas atividades são realizadas durante 
os períodos da manhã, da tarde e da noite, aproveitando ao máximo o tempo 
de permanência na ENFF. 

O curso é estruturado por um conjunto de temas de campos que vão 



187

desde a Economia, a Filosofia, a História, até questões estruturais e con-
junturais da organização social e, especificamente, da questão agrária. Cada 
conjunto temático corresponde a no mínimo 20 horas semanais. Alguns 
temas demandam mais tempo, de acordo com a densidade de cada um, 
como por exemplo Economia e Filosofia. Também são organizadas sessões 
de filmes, como complemento dos temas estudados. Participaram do curso 
41 militantes de 15 diferentes estados brasileiros. Eram 18 mulheres e 23 
homens, de variadas faixas etárias, jovens e adultos. As educadoras e os edu-
cadores eram voluntários, militantes formados pelo próprio MST e colabo-
radores externos. 

A observação in loco das atividades do curso e as entrevistas com seus 
organizadores e participantes mostraram que existe uma forte identidade 
dos princípios teórico-metodológicos da proposta formativa em questão 
com os princípios freirianos e da educação popular. Esta identidade se evi-
dencia, do ponto de vista conceitual, nas práticas fundadas na construção 
dialógica do conhecimento, nas formas de organização de todo o processo, 
baseado em práticas horizontais, com a valorização dos momentos de con-
vivência e celebração coletiva, como ocorre na realização da mística e dos 
cantos coletivos.

Entretanto, esta identidade freiriana originária, sempre mencionada 
nas entrevistas de educadores e coordenadores da ENFF e militantes do 
MST, foi se transformando ao longo do tempo. Considerando o caráter de 
movimento social do campo e a necessidade de se constituir uma práxis 
de luta com foco na mudança e na superação das desigualdades, buscou-
-se caminhos particulares sem se prender a modelos que não seriam possí-
veis, levando em conta a complexidade das questões sociais e culturais que 
envolvem a população sem-terra no Brasil.

Ainda que a obra Pedagogia do Oprimido, de Paulo Freire, seja uma 
referência constante para o grupo organizador do curso, se soma a ela a cha-
mada pedagogia socialista, que tem os russos Makarenko, Kupskaia e Pis-
trak como autores de destaque, que vão colocar o trabalho como princípio 
educativo.

Considerando as diversas culturas constituídas em um país conti-
nental, Freire defendia que as práticas educativas transformadoras teriam 
de se reinventar a todo tempo, chegando mesmo a afirmar que suas ideias 
também precisariam ser superadas para que o novo e necessário pudessem 
surgir para alcançar o sentido de transformação social e libertação dos opri-
midos. Tal caminho foi seguido pelos processos formativos do MST para que 
o projeto de transformação social a partir do campo pudesse ganhar forma 
e identidade própria – enquanto movimento social.



188

Definições metodológicas para o estudo do Curso Nacional 
de Teoria Política para Militantes do MST

O passo inicial para circunscrever o objeto de estudo foi o levanta-
mento da literatura existente sobre a formação da base do MST. Encontramos 
apenas o trabalho de Pablo Bastos (2017) que faz referência ao curso de for-
mação política aqui estudado. O artigo do autor faz referência ao trabalho de 
campo realizado ao longo de 2014, quando visitou a ENFF e observou aulas 
do curso. Com base nos conceitos de Antônio Gramsci, procura analisar 
o processo formativo da ENFF como espaço potencial para a construção 
de uma hegemonia popular que transcende a hegemonia política. Encon-
tramos referências mais abundantes sobre o tema da formação política no 
MST de maneira mais geral (MEDEIROS, 2002; SILVA, 2005; PIZETTA, 2007; 
PRINCESWAL, 2007; MINTO, 2015). 

Minto (2015) contribui com a nossa pesquisa ao traçar a trajetória 
da escola nacional de formação política do MST, desde os seus primórdios 
nas décadas 1989/1990 até a consolidação da Escola Nacional Florestan Fer-
nandes. O estudo é parte de uma pesquisa mais ampla intitulada “Concep-
ções teórico-práticas de educação e trabalho no Movimento dos Trabalha-
dores Rurais Sem Terra (MST)”. O foco da pesquisa foi a inserção do MST 
em instituições de ensino superior por meio da ENFF. Para o autor, houve 
avanços, “no sentido da superação da dicotomia já apontada (formação téc-
nica-formação política) em instituições consolidadas, com conteúdo e pro-
fessores formados e, de certo modo, já ‘aculturados’ nesses ambientes aca-
dêmicos” (MINTO, 2015:323). 

	 Prenceswal (2007), retomando a história da formação política no 
processo de organização do MST, abordou o momento político-econômico 
vivido pelo Brasil na conjuntura em que surge a ENFF e o papel que passa a 
cumprir não só no Brasil mas na América Latina, se expandindo para outros 
continentes, diante do avanço do neoliberalismo.

 
Mais profícuo que encontrar “o momento” de criação da ENFF é 
especificar o contexto no qual a concretização de uma Escola 
Nacional incluindo a construção de sua sede física se tornou 
estratégica para o movimento. Passos decisivos nessa direção 
foram dados durante os dois governos FHC, quando as linhas 
gerais de um projeto neoliberal foi se consolidando no país. O 
movimento passou a envidar esforços na estratégia de formação 
de quadros como meio de fortalecer as lutas pela reforma agrária 
(PRINCESWAL, 2007:123).



189

Pizetta (2007), militante e coordenadora da ENFF durante a construção 
do espaço físico da escola, narra e analisa os elementos que estiveram pre-
sentes no processo de construção da escola, como solidariedade, trabalho 
voluntário, militância, organicidade, educação de jovens e adultos. A autora 
relata como os princípios do MST foram vivenciados no cotidiano durante a 
construção da ENFF, ressalta que enquanto os trabalhadores, de todo o Brasil, 
organizados em brigadas, erguiam as paredes da escola, também elevavam 
seu nível de consciência, ao participarem de debates, sessões de filmes, aulas 
de alfabetização, estudos para certificação da Educação de Jovens e Adultos. 

Partindo da literatura levantada, no intuito de analisarmos o signifi-
cado da educação popular nos processos formativos promovidos pela ENFF, 
realizamos entrevistas com atores diretamente envolvidos com a construção 
e gestão do curso em questão. São militantes que guardam a memória da 
história do MST e que poderiam oferecer pistas de como proceder e de qual 
curso seria mais adequado para o que se propõe na presente pesquisa. 

A partir das entrevistas com os dirigentes foi possível visualizar que o 
Curso Nacional de Teoria Política Para Militantes acompanha a formação da 
base do MST desde o seu início, com outras nomenclaturas, em diferentes con-
textos e momentos de formação e consolidação da organização deste movi-
mento social, o que nos levou à escolha deste curso para realizar uma análise 
que considerasse o papel da educação popular e do pensamento freiriano. 

Realizada a escolha do curso, elaboramos roteiros de pesquisa, que 
incluem entrevistas com quatro cursistas, escolhidos levando em conta a 
diversidade de regiões do país, diferentes idades e gênero. A análise das 
entrevistas, ao lado do registro etnográfico da experiência de participar do 
curso como ouvintes, permitiu construir a análise que realizamos a seguir. 

No total foram realizadas oito entrevistas com militantes, identifi-
cados no texto como: 	Entrevista I: Neuri Rossetto (membro da Direção 
Nacional do MST); Entrevista II: Cristina Vargas (representante do Setor de 
Educação do MST); Entrevista III: Rosana Fernandes (Coordenadora Geral 
da ENFF); Entrevista IV: Edgar Kolling (membro da Direção Nacional do 
MST e educador do curso); Entrevista V: Vanessa, primeira cursista entre-
vistada; Entrevista VI: Ronieslanio (Ronie), segundo cursista entrevistado; 
Entrevista VII: Maria Aparecida, terceira cursista entrevistada; Entrevista 
VIII: Ubiratan (Bira), quarto cursista entrevistado. 

Contextualizando a Escola Nacional Florestan Fernandes 

A formação político-ideológica sempre foi uma preocupação central 
para o MST, desde o seu surgimento no final da década de 1970, ela garante 



190

em boa medida a consolidação e continuidade do nível de organização do 
movimento, com as características de horizontalidade que possui. Quando 
o MST optou por constituir-se como um movimento social com estrutura 
horizontal, diferente da lógica partidária e sindical daquele momento histó-
rico, e assumiu a ocupação de terras como estratégia mais radical de enfren-
tamento da luta de classes, foi necessário construir um processo amplo de 
formação para constituir sua base política (MEDEIROS, 2002; SILVA, 2005; 
PRINCESWAL, 2007). 

Ainda segundo Princeswal (2007:108), a ENFF é uma espécie de “síntese 
histórica” do acúmulo dos processos de formação do MST. Minto (2015) situa 
a formação política no MST em quatro grandes momentos: contribuições da 
Teologia da Libertação; do movimento sindical; construção de espaços pró-
prios de formação; construção da Escola Nacional Florestan Fernandes. 

Amparada nos debates de intelectuais progressistas, a Teologia da 
Libertação passou a articular o pensamento marxista com a fé cristã. Em 
entrevista concedida para a pesquisa, o dirigente da Direção Nacional do 
MST, Neuri Rossetto, destaca que a Comissão Pastoral da Terra (CPT), lide-
rada no Sul pelo Bispo Dom José Gomes, foi de fundamental importância 
para a formação de lideranças que fizeram parte das primeiras ocupações 
de terra. O dirigente relata que a sua trajetória e a de outros dirigentes foi 
contribuir com a formação no MST, assim como muitos estudantes e pes-
soas ligadas à igreja. Enfim, pessoas que não estavam interessadas em con-
quistar um pedaço de terra para a subsistência, mas que se aproximavam 
para contribuir com a luta social.

De acordo com Minto (2015:313), 

A ideia de que o movimento deveria desenvolver práticas de for-
mação mais autônomas em relação às forças políticas aliadas, 
bem como em relação à escolarização oferecida pelo sistema 
de ensino oficial, se consolidou de modo simultâneo ao processo 
de fragmentação das forças políticas de esquerda no Brasil, e no 
qual o governo Collor de Mello tentava frear o ímpeto da luta pela 
reforma agrária no país. 

O MST passou a formar seus militantes e dirigentes e desenvolver 
cursos em 1987 para a Coordenação Nacional. Iniciou um curso com duração 
de dois anos em nível nacional para formar jovens militantes, com o obje-
tivo de deslocar estes dirigentes para organizar o MST em diversos estados 
do país, na perspectiva de constituir um movimento social autônomo, com 
novas características e lutas (PRINCESWAL, 2007).



191

De acordo com Neuri Rossetto, o MST passou a contar com a colabo-
ração do movimento sindical, com sua experiência em formação de quadros 
políticos. Os sindicatos contavam com infraestrutura, materiais e melhores 
condições financeiras. Além disso, contribuíam para ampliar as relações 
políticas do MST com outros agentes sociais e políticos. Algumas escolas 
sindicais localizadas em diferentes regiões do Brasil foram de fundamental 
importância para ampliar a leitura da realidade por parte da direção e da 
base do MST naquele momento. 

Com o passar dos anos, o MST iniciou a construção de espaços pró-
prios de formação, uma vez que já tinha conquistado melhores condições de 
fazê-lo e porque os sindicatos refluíram no final da década de 1980. Assim, 
foi criado o primeiro centro de formação próprio, o Centro de Capacitação 
e Pesquisa em Caçador (SC). No mesmo período foram estruturados o Setor 
de Formação do MST em 1988 e, posteriormente, o Setor de Educação, o 
primeiro mais focado na formação política, para dar conta das demandas 
regionais, estaduais e nacionais surgidas de acordo com a realidade vivida 
(PRINCESWAL, 2007:119). O segundo era voltado para questões relativas à 
ampliação da escolaridade nos camponeses dos acampamentos e assenta-
mentos já conquistados. 

Em 1995 foi criado o Instituto de Capacitação e Pesquisa da Reforma 
Agrária (ITERRA), outro marco importante dessa trajetória. Sediado em 
Veranópolis (RS), o centro se tornou estratégico naquele momento para a 
formação de quadros políticos e técnicos, principalmente para a formação 
de professores. Foi lá que nasceu a primeira parceria com uma universi-
dade, a Unijuí (RS), para a criação do primeiro curso superior de formação 
de militantes do MST, Pedagogia da Terra, com apoio do INCRA, em 1998 
(MINTO, 2015:315). 

Em 1996, durante o Encontro da Coordenação Nacional do MST, os 
participantes decidiram pela construção de um espaço que centralizasse as 
inúmeras experiências de formação que o movimento vinha construindo. 
Optou-se por construí-la em São Paulo, por ser também um lugar central, 
com maior acesso aos aeroportos nacionais e internacionais. A Comissão 
responsável pela construção encontrou uma chácara à venda no município 
de Guararema (SP) que comportava a demanda. A partir de 1997, iniciou-se 
uma campanha de arrecadação de recursos financeiros para a construção 
da escola, sendo as primeiras iniciativas a doação dos direitos autorais de 
um livro de fotografias de Sebastião Salgado, “Coleção Terra”, e a doação dos 
direitos autorais do CD “Terra” pelo cantor e compositor Chico Buarque de 
Holanda, com prefácio escrito pelo romancista português José Saramago. 
Estes três colaboradores foram os principais interlocutores para a arre-



192

cadação de fundos para a construção da ENFF, que contou também com 
recursos de doações de organizações internacionais. 

Além disso, a construção do espaço físico da escola é exemplo de 
como a organicidade e a formação fazem parte de um mesmo processo for-
mativo da militância do MST. A escola foi construída entre março de 2000 e 
janeiro de 2005, por meio de mutirões de trabalho voluntário realizado por 
militantes do MST (927 homens e 63 mulheres), representando 12 assenta-
mentos e 230 acampamentos, os quais foram organizados em 25 Brigadas de 
Trabalhadores e Trabalhadoras Voluntários de 20 estados brasileiros. For-
maram-se brigadas em cada estado, grupos de 50 ou 100 pessoas, que per-
maneciam em média três meses na escola, em sistema de rodízio e retor-
navam ao seu estado (PIZETTA, 2007). 

Trajetória e princípios norteadores da Escola Nacional 
Florestan Fernandes 

Depois de inaugurada, com o passar dos anos, a escola se tornou uma 
referência internacional na formação de militantes de movimentos e orga-
nizações sociais, não apenas do campo, mas incluindo setores urbanos 
também. Se tornou um espaço de aprofundamento dos clássicos da teoria 
política e econômica nacional e internacional. Os cursos abordam temas 
com focos diversos, como marxismo, diversidade, economia política, 
questão agrária, feminismo, teoria política entre outros – lecionados por 
professores e intelectuais voluntários, que podem ser orgânicos, quadros 
formados pelo próprio MST, visitantes de universidades nacionais e estran-
geiras, organizações e movimentos sociais, a depender de cada curso, tema 
e conjuntura. 

A Coordenadora Geral da ENFF, Rosana Fernandes,1 enfatizou na 
entrevista concedida no âmbito desta pesquisa que a ENFF se orienta pelo 
princípio formativo do trabalho, fundamentado em pensadores como Pis-
trak e Makarenko. Assim, apesar de uma Coordenação Geral, responsável 
pelas tarefas mais pontuais, o cuidado com os espaços físicos é de respon-
sabilidade de todos os cursistas durante a estadia na escola. Todas as tarefas 
são divididas entre todos e todas. Segundo Fernandes, tanto o aprofunda-
mento teórico como a participação no trabalho coletivo contribuem para a 
“elevação do nível de consciência política”, conforme ressalta:

(...) no nosso projeto político-pedagógico, a gente se sustenta, se 
fundamenta na Pedagogia Socialista. Por exemplo, o princípio do 
trabalho, ele está colocado dentro dessa perspectiva, não é, da 



193

Pedagogia Socialista; Makarenko, Pistrak, nos ajudam bastante a 
pensar isso. É, a Educação Popular, não é, e aqui, daí nós sempre 
fazemos muita referência à Pedagogia do Oprimido. (Entrevista III). 

Os dois intelectuais citados pela Coordenadora da ENFF, Moisey 
Mikhaylovich Pistrak  e Anton  Semyonovich  Makarenko, juntamente com 
Nadejda Konstantinovna Krupskaia, foram educadores que sistematizaram 
experiências de educação realizadas no período pós-Revolução Russa de 
1917. Portanto, na perspectiva da Pedagogia Socialista, período de transição, 
de mudança de paradigma da função da escola e da necessidade de formação 
política no novo contexto em construção. 

Krupskaya foi uma pedagoga  russa que participou do governo pós 
Revolução Russa de 1917 e teve importante papel na luta contra o analfabe-
tismo. Suas concepções sobre educação teriam grande influência no estabe-
lecimento de novos métodos e práticas de ensino na URSS. Foi também uma 
das organizadoras do sistema  de bibliotecas  soviético. Krupskaya (2009) 
indicou a necessidade de criar uma escola que preparasse os construtores 
da nova vida. 

A passagem do poder para as mãos dos trabalhadores e cam-
poneses abre ante o país perspectivas enormes, possibilidades 
enormes, mas, a cada passo, nós vemos as dificuldades que são 
criadas na tarefa da sua construção, pela falta de cultura geral 
no país, pela ausência de saber trabalhar e viver coletivamente 
(KRUPSKAYA, 2009:105). 

Makarenko (Ucrânia, 1888-URSS, 1939) foi um pedagogo que se especia-
lizou no trabalho com crianças e jovens infratores, em situação de miséria. 
Nas escolas coordenadas por Makarenko as crianças podiam opinar – o que 
foi um avanço para a época. O educador apostava na construção do espírito 
da coletividade, na ideia de que a função da educação deveria contribuir para 
a busca da felicidade. Oposta à visão de massificação, pressupunha o res-
peito às individualidades. Outros dois elementos centrais em sua proposta 
eram: a cultura e o trabalho. O trabalho pensado para a sociedade, para a 
coletividade. O lema era: “somos os dirigentes, não mais ladrões”, nesse sen-
tido a disciplina ganha centralidade naquele momento de transição. 

Pistrak (1888-1940) propunha a transformação da escola burguesa em 
uma escola revolucionária. Para ele era importante desconstruir a escola de 
então e recomeçar uma escola nova. O livro mais conhecido do autor, Fun-
damentos da Escola do Trabalho, escrito em 1924, tem influenciado o debate 



194

sobre a relação entre escola e mundo do trabalho no contexto do MST. Pis-
trak sistematizou a experiência da Escola Única do Trabalho que articula 
a ciência e a realidade, estando em íntima relação com os objetivos gerais 
da vida. Desenvolveu seus pressupostos acerca da Escola Única do Trabalho 
nas primeiras décadas do século XX, período em que a Revolução Russa 
tomava corpo e se constituía como referência para o bloco socialista do 
Leste europeu que, posteriormente, iria se estabelecer. Contribuiu para a 
construção da educação voltada para as necessidades da classe trabalha-
dora daquele período da história, que podemos caracterizar como a revo-
lução dentro da revolução. Buscava também superar os limites da antiga 
educação e do atraso em que se encontrava a Rússia, além de envolver a 
juventude e as crianças no processo de luta e construção do socialismo. 

Tomando como base a ideia de trabalho como princípio educativo, 
coletividade e autodireção, de Makarenko e Pistrak, a proposta de for-
mação política do curso está fundamentada no tripé Educação, Trabalho 
e Organicidade. As atividades em torno desse tripé articulam a relação 
teoria e prática, em momentos alternados de formação, que envolvem 
momentos em sala de aula e vivências culturais e práticas (na lavoura, cui-
dados com o espaço coletivo, convivência, reflexão, momentos culturais, 
debates, esporte, seminários, visita à experiências agroecológicas etc.). 
Assim, um conjunto de temas geradores é organizado com o objetivo de 
levar os cursistas a reflexões teóricas construídas a partir da observação 
da realidade vivida no MST. Dessa forma, se amplia o processo de ensino-
-aprendizagem na perspectiva de uma práxis fundamentada na coerência 
entre a teoria e a prática e na vivência dos princípios pedagógicos e filo-
sóficos do MST, a fim de pensar a relação entre a realidade macro e as 
questões concretas do processo de construção da Reforma Agrária nos 
assentamentos e acampamentos, visando processos mais amplos de trans-
formação social (MEDEIROS, 2001).

De acordo com Luedemann (2002:28), a construção da escola como 
coletividade requer um método pedagógico que envolve “[...] planejar, 
racionalmente, os passos para o funcionamento da autogestão, mas par-
ticipar, junto ao coletivo, da análise minuciosa de cada uma das necessi-
dades concretas de cada fase para o desenvolvimento da coletividade”. 

No Caderno de Formação Princípios da educação no MST (1999) são 
sintetizados os princípios filosóficos e pedagógicos em que os funda-
mentos do trabalho como princípio educativo aparecem articulados com 
a educação popular. Nos princípios fica claro o tripé que sustenta a for-
mação no MST: trabalho, coletividade e organicidade. De acordo com o 
documento, são princípios filosóficos que orientam o MST, que não des-



195

toam dos princípios de muitas propostas de educação popular: a edu-
cação para a transformação social, para o trabalho e a cooperação, para 
as várias dimensões das pessoas humanas, para valores humanistas e 
socialistas e como um processo permanente de formação/transformação 
humana (MST, 1999:11-23).

O Curso Nacional de Teoria Política Para Militantes do MST 
	
Ao longo do curso ocorrem intensos momentos de estudo e fortale-

cimento dos vínculos entre os participantes. A primeira atividade do dia é 
sempre o momento da mística, organizado por um grupo de participantes 
a cada dia. Esta atividade também acontece no retorno de cada intervalo, 
entre as aulas, e sempre que a dinâmica do curso e da turma demandar. 
Trata-se de um espaço em que os cursistas se reúnem para um momento 
que pode envolver em seu fazer o teatro, a música, a dança, gritos de ordem, 
a poesia, símbolos diversos que representem a identidade coletiva dos 
sujeitos ali presentes. É muito comum durante a mística hastear a bandeira 
do MST e cantar o hino do MST. Também se recorda a história do MST, dos 
movimentos sociais e processos revolucionários históricos, do campo e da 
cidade, parte da história da luta dos trabalhadores no mundo. 

	 Coelho (2010) investigou como surgiu e vem se ressignificando a 
prática da mística no MST. Trata-se de uma ação que surgiu com os reli-
giosos da CPT, que faziam as primeiras ações formativas no período de cons-
tituição do movimento. Por ter grande adesão dos participantes, foi sendo 
incorporada e ressignificada pelo MST ao longo dos anos. 

Segundo Cristina Vargas, Dirigente do Setor de Educação do MST, a 
mística também contribui para a observação do nível de amadurecimento 
de determinado grupo. Para ela, o nível de aprofundamento político-teórico 
se reflete na elaboração do momento da mística.

Medeiros (2002), em sua dissertação de mestrado, investigou a 
dimensão educativa da mística no MST e como ela é vivenciada na experi-
ência da ENFF. A autora afirma que a mística no MST em seu sentido socio-
político e ideológico é uma “celebração coletiva e como uma manifestação 
cotidiana, que se expressa através das relações sociais” (2002:1). Para ela,

(...) a mística é uma prática capaz de alimentar a sensibilidade 
humana para questões sociais e estimular a cidadania ativa, 
sustenta-se também sua contribuição no processo de (re)huma-
nização das pessoas e a sua afirmação como um dos pilares de 
sustentação da força política do MST. (MEDEIROS, 2002:207).



196

Após a realização da mística, o tempo é distribuído ao longo de todo o dia 
(das 8 às 18 horas) entre atividades culturais, oficinas (música, poesia etc.), reu-
niões das equipes e momentos em sala de aula com aulas expositivas e dialo-
gadas com educadores responsáveis pelos temas dos cursos. Entre 18 e 20 horas 
é servido o jantar, além de as equipes cuidarem das tarefas de manutenção 
da escola e cuidados pessoais. Das 20 às 22 horas acontecem as reuniões das 
equipes e outras atividades como debates, por exemplo. Aos finais de semana, 
as atividades se dividem entre sínteses da semana, momentos culturais e cui-
dados com a organização pessoal. É também o espaço de maior integração com 
os cursistas de outros cursos que acontecem paralelamente na ENFF. 

Com base no princípio da gestão democrática do processo político-
-pedagógico, a estrutura organizativa da ENFF é composta por uma Coorde-
nação Político-Pedagógica (CPP) constituída por seis educadores Sem Terra, 
formados politicamente no interior do próprio Movimento e com origens 
regionais diferentes. A principal função da CPP é acompanhar e coordenar 
o desenvolvimento do processo pedagógico. As turmas, por sua vez, se auto-
-organizam em Núcleos de Base, grupos responsáveis pelas tarefas de estudo 
e gestão do espaço durante o período de permanência na escola. 

Além da CPP, cada turma/curso compõe sua própria coordenação (de 
turma/curso), com o objetivo de garantir os princípios filosóficos e pedagógicos 
da ENFF e mediar o diálogo entre CPP e a turma, contribuindo para o bom anda-
mento do curso e fortalecimento da proposta político-pedagógica da escola. 

Os Núcleos de Base são grupos organizados no interior de cada turma, 
responsáveis pela organicidade da Escola, pelo estudo coletivo, sempre que 
a metodologia de trabalho em grupo está presente, pela mística, momentos 
culturais, interação com os demais cursos que ocorrem concomitantes ao 
Curso para Militantes de Base. 

A Assembleia Geral é a instância máxima do curso, da qual participam 
todos os cursistas, a coordenação político-pedagógica responsável do Centro 
onde a EN esteja funcionando e os educadores presentes. Além das reuniões 
ordinárias previstas para a realização de apresentação inicial e aprovação da 
proposta pedagógica e dos momentos de avaliação geral do processo, as reu-
niões em assembleia são convocadas pela CPP e pela coordenação do curso 
sempre quando ocorre um fato cujo encaminhamento necessita a avaliação, 
aprovação ou conhecimento de todo o coletivo. 

O desenvolvimento do curso

O curso se divide em seis grandes eixos: Inserção, Organicidade e His-
tória da Luta pela Terra; História do MST e Teoria da Organização; Filosofia e 



197

Crítica à Economia Política; Feminismo, Diversidade Sexual, Questão Racial 
e a Luta contra o Patriarcado; Educação Popular e Método de Trabalho de 
Base: Como falar com o povo e Reforma Agrária Popular.

Como metodologia a ENFF recomenda, sempre que possível, utilizar 
leitura de textos, poemas, trabalho em grupos, vídeos (filmes e/ou documen-
tários) e músicas. Cada facilitador deve procurar socializar seu plano de aula 
com a Coordenação Político Pedagógica da escola e com a turma, para con-
tribuir no processo de construção de formas diferenciadas de apresentação 
de conteúdo em sala de aula, que enriquecem a elaboração coletiva do curso.

No primeiro eixo são abordados os valores humanistas e socialistas, 
o corpo como objeto de disputa e a história da luta pela terra. Já o segundo 
eixo temático, História do MST e Teoria da Organização, abordado na segunda 
semana do curso, tem o objetivo de contextualizar a trajetória do MST em seus 
35 anos de história, com enfoque nos principais acontecimentos e desdobra-
mentos na conjuntura agrária, através das canções históricas do MST. Já o eixo 
temático 3, Filosofia e crítica à Economia Política, se concentra em conceituar o 
Materialismo Histórico Dialético marxiano e o método em que apresentou sua 
concepção; apresenta as principais categorias da Economia Política e como ela 
atua sobre o funcionamento da sociedade capitalista. O eixo temático 4, Femi-
nismo, Diversidade Sexual, Questão Racial e a Luta contra o Patriarcado, aborda o 
feminismo e a luta de classes, a questão da diversidade sexual, a questão racial, 
a religiosidade e a luta de classes. Neste contexto, busca-se realizar a análise da 
conjuntura nacional com recorte de gênero, raça e classe contextualizando as 
características que permeiam a ascensão “populista” da direita neofascista, no 
Brasil e em outros países. O quinto eixo temático, Educação Popular e Método 
de Trabalho de Base: Como falar com o povo, tem como foco os princípios do tra-
balho popular, o que é Trabalho de Base e como fazer. A partir da concepção 
de trabalho de base realizado no MST e de sua articulação com a Educação 
Popular, apresenta as experiências de Trabalho de Base realizadas pelo MST 
no último período, em especial as Brigadas do Congresso do Povo e as Brigadas 
de alfabetização Sim eu Posso, refletindo as contribuições destas experiências 
para a organização do MST e das lutas populares. O sexto eixo, Reforma Agrária 
Popular, tem como propósito debater o significado da Reforma Agrária Popular 
na atualidade, compreender sua importância na organicidade do MST e na 
sociedade; também são estudadas as principais características da Reforma 
Agrária Popular e sua vinculação com as ações nas esferas de: produção, edu-
cação, igualdade de gênero e luta LGBTQI+, cultura, formação, entre outras. 

Em uma das aulas do curso, inserida no eixo 2, que os pesquisadores 
tiveram a oportunidade de participar, o educador utilizou as canções histó-
ricas do MST para abordar a trajetória do movimento, que foi dividida em 



198

grandes fases: de nascimento, construção e consolidação. A cada fase do MST 
abordada pelo educador, os cursistas, com um livreto do MST denominado 
“Canções que lutam” em mãos, cantavam as canções referentes ao tema abor-
dado, ao som do violão tocado pelo educador, que também contextualizava 
cada canção. O livreto traz um conjunto de canções que fazem referência à 
questão agrária de diferentes momentos da luta pela reforma agrária no 
Brasil. Várias das canções entoadas pelos cursistas fazem a crítica ao sistema 
político e econômico, como ocorre em Grande Esperança: A classe roceira e a 
classe operária/ansiosa espera a Reforma Agrária/sabendo que ela dará a solução/
Para a situação que está precária/Saindo o projeto do chão do brasileiro/De cada 
roceiro plantar sua área/Sei que na miséria ninguém viveria/E a produção já 
aumentaria/Quinhentos por cento até na pecuária (Canções que lutam, 2018:37).

Os cursistas 

As entrevistas realizadas com cursistas permitiram esboçar um perfil 
dos militantes que estavam presentes no curso, além de ser possível vincular 
o trabalho realizado no curso com a prática efetiva destes militantes na reali-
dade em que vivem.

A primeira cursista entrevistada, Vanessa, é uma jovem de 20 anos, filha 
de assentados no município de Rio Bonito do Iguaçu (PR), há um ano e três 
meses deixou o assentamento Marcos Freire e mudou-se para Guararema (SP) 
para cumprir uma tarefa na Ciranda Infantil da Escola Nacional Florestan Fer-
nandes, espaço dedicado às crianças, filhos e filhas de militantes que parti-
cipam de cursos na escola. Atuou em várias instâncias organizativas do MST 
nos níveis regional e estadual, dentre as quais o Coletivo de Agitação e Propa-
ganda e o Setor de Educação, onde atuava no momento da entrevista. 

Vanessa explicou que é uma orientação da ENFF que todos os briga-
distas que estejam exercendo alguma tarefa na escola assumam a respon-
sabilidade de fazer algum curso durante o ano. Ela contou que escolheu 
o Curso de Militantes para aprofundar o conhecimento sobre a história e 
os princípios do MST, para melhor atuar com as crianças que passam pela 
ciranda infantil. Além disso, ela considera que o curso proporciona uma 
base teórica importante para o trabalho de base.

E também quando eu voltar para a base, que eu pretendo voltar, 
não demorar muito aqui na Escola. A gente está num processo de 
um assentamento muito antigo, e que não tem muito esse vínculo 
com o MST mais, então, a ideia é aproveitar todos os espaços que 
a Escola possibilita, para quando eu voltar para o meu assenta-



199

mento, eu ter mais base para conversar com a galera de lá. Ter 
mais teoria para poder falar, ter mais segurança no que eu estou 
falando, não é? (Entrevista V).

Para a cursista, a Educação Popular é uma ferramenta para dialogar 
com a base que no curso é sintetizada pela identificação dos cursistas com 
os educadores. 

O que eu penso de Educação Popular é isso, não é, de você estar 
voltando para a realidade de onde você está. Aí a gente con-
segue perceber que os professores/educadores que a gente tem 
aqui são nossos. É a primeira coisa que a gente consegue já se 
identificar. Eu conheço ela, eu já vi ela no acampamento, eu já 
vi ela no assentamento, eu já vi ela, sabe, mexendo com a terra; 
então, a gente, a primeira coisa que você consegue perceber é 
isso: É aonde estão essas pessoas? Elas estão no processo de 
construção; ou, elas são só estudiosas que estão lá, enquanto 
nós estamos aqui? Não, eles estão aqui, não é? A gente está todo 
mundo junto. Então, já começa por aí (Entrevista V).

Ela prossegue comentando que os temas abordados são importantes 
para o processo de organização do MST e que é possível analisar e melhorar 
a prática a partir da teoria, da sistematização que o curso proporciona. Que 
o diálogo entre a teoria e a realidade na qual a militância está inserida e faz 
o trabalho de base é de fundamental importância. 

O segundo cursista entrevistado, Ronieslanio (Ronie), um jovem de 25 
anos, de Delmiro Gouveia, Alagoas, formado em um curso técnico em Agro-
ecologia, pela Escola Serta de Pernambuco, Serviço de Tecnologia Alterna-
tiva,2 filho de assentados, também se especializou como mestre-doceiro, 
montou sua própria produção de doces agroecológicos no Assentamento 
onde reside e compra os produtos dos assentados locais. Atuou na imple-
mentação e execução do programa Sim, Eu Posso, de alfabetização de jovens 
e adultos nos assentamentos de Alagoas. 

Mesmo sendo filho de assentados, que estiveram envolvidos no pro-
cesso de conquistas da terra no estado de Alagoas desde a formação do MST, 
Ronie não exercia militância. Formou-se e se viu obrigado a trabalhar em 
uma grande empresa para garantir a sobrevivência. Relata que quando teve 
oportunidade, retornou ao MST e que isso foi acompanhado de um curso 
de formação, realizado na Escola Popular de Agroecologia e Agrofloresta 
Egídio Brunetto, um dos centros de formação do MST, localizado em Prado, 



200

na Bahia. Posteriormente, realizou outros cursos, entre eles, um sobre Agro-
ecologia e Educação na Paraíba. 

Eu era uma pessoa, assim, que... como podemos dizer? Como eu 
trabalhava para uma empresa, assim, por ser do capitalismo, eu 
só sabia fazer aquilo dali que era para fazer, e pronto; não tinha 
outra visão. E quando eu entrei no Movimento, porque... com essa 
primeira reunião, eles já me indicaram para um cursinho de mili-
tante; e daí, desse cursinho de militante, foi quando eu me iden-
tifiquei muito com o Movimento; eu sou filho de assentado, e me 
identifiquei muito com o Movimento, porque, assim, eu tenho essa 
sensibilidade de ajudar as pessoas. (Entrevista VI).

Logo depois de realizar o curso, Ronie passou a realizar tarefas do MST. 

Pronto, aí depois disso, como tinha habilidade com agroindús-
tria, eu já fiquei como Coordenador da Agroindústria do Coo-
pera Sertão, que é lá em Delmiro Gouveia, no Estado. E daí com 
essa agroindústria, fiquei com ela e também no Setor de Comu-
nicação, na Rádio A Hora do MST, lá no Delmiro mesmo; aí fiquei 
nessa contribuição. Aí, nesse momento, a Educação, chegou lá o 
projeto Sim, Eu Posso. (Entrevista VI). 

Para ele, o processo formativo do qual participa no MST é de funda-
mental importância para uma leitura mais ampla da realidade e ressalta a 
diferença em relação ao processo de escolarização. 

Porque, assim, nas escolas tradicionais que a gente estuda, a 
gente começa lá, estuda, e é meio que, tipo, as pessoas... é, os 
professores são... são treinados para ensinar você só aquilo; 
tipo, é uma Matemática, é uma Ciência; é uma coisa. Quando 
você está em uma escola do Movimento, eles fazem com que 
você abra a mente e veja mais amplo, tenha uma visão mais 
ampla do que está acontecendo, tem análise de conjuntura, 
que expande os seus pensamentos; tipo, eu era uma pessoa 
assim, que podemos dizer, de olhos fechados para muitas 
coisas. (Entrevista VI).

A principal motivação para o segundo entrevistado realizar o Curso 
para Militantes foi a necessidade de reorganizar e reanimar a luta das famí-



201

lias assentadas e acampadas da sua Brigada no Estado de Alagoas, diante da 
desarticulação causada pelo governo federal atual. 

O cursista relatou que estão acontecendo despejos em áreas de assen-
tamento conquistadas há mais de 10 anos, o que causa insegurança nas pes-
soas que estão acampadas há pouco tempo e influencia negativamente a 
motivação das pessoas para a organização de novas ocupações de terra. 

Para Ronie, a Educação Popular é um elemento que está presente na 
formação e no curso especificamente. 

A Educação Popular é uma educação que tem contexto, é uma 
educação que faz você se soltar, aprender. Na escola mesmo, 
quando era normal, eu ia apresentar um trabalho com um 
papelzinho, ou um papel, ou decorar alguma coisa, se você não 
fizesse daquela forma, decorado ou dizendo exatamente o que 
está ali, estaria, mais ou menos, errado. E já aqui não, a Educação 
Popular funciona da seguinte maneira, você estuda determinado 
assunto, e você vai lá com o que você entendeu. Isso faz você 
pensar um pouco mais, faz você abrir a sua mente. (Entrevista VI).

Ronie se refere à metodologia do curso, em que são previstos alguns 
momentos para explanação de temas por parte dos grupos, após estudo cole-
tivo. Cada grupo, chamado de Núcleo de Base, apresenta uma síntese do que 
leu e discutiu e a discussão é aberta para toda a turma. Ressalta também o prin-
cípio da dialogia presente no curso, “eu não posso criticar você de uma forma 
que vai lhe deixar para baixo, eu tenho que criticar você de uma forma cons-
trutiva, que lhe ajude a construir, superar aquilo e construir” (Entrevista VI).

A terceira cursista entrevistada, Maria Aparecida, de 54 anos, é acam-
pada (pré-assentada) em Ipameri - Goiás. Ingressou no MST em 2015 durante 
uma ocupação de terras. Contou que conheceu outros movimentos sociais que 
atuam na região como o Movimento dos Atingidos por Mineradoras e o Movi-
mento dos Atingidos por Barragens. Sua militância está focada na construção 
da política de assentamento popular na região em que reside, que consiste no 
estabelecimento de parcerias para manutenção da luta pela reforma agrária 
em tempos de cortes de políticas públicas voltadas para a reforma agrária.

As famílias vão desanimando. Então, é uma maneira de nós 
estarmos trazendo as famílias de volta para dentro, para a reali-
dade, e até outras, outras famílias. E se houver algum despejo em 
algum acampamento, de nós estarmos, agora, sendo solidários 
com essas famílias, não é, de tentar colocar essas famílias ali; 



202

mas é com muita conversa, porque, não é, existe aquela parte: 
Ah, mas nós estamos aqui há tanto tempo, e vamos estar tra-
zendo outros. Mas lá nós estamos assim, porque nós perdemos 
muitas famílias. (Entrevista VII). 

 
Maria Aparecida, que já participou de outras formações como o Curso 

para Militantes do Setor de Frente de Massa de Goiás, no Centro de For-
mação localizado em Corumbá, explica que sua principal motivação para a 
realização do Curso Nacional para Militantes é compreender melhor a con-
juntura política e como ela se reflete nos desafios da luta cotidiana na área 
em que atua, para poder repassar aos demais militantes ao retornar para o 
seu acampamento. 

O quarto cursista entrevistado, Ubiratan (Bira), estava acampado desde 
2009, no atual acampamento, há 04 meses, em Linhares - Espírito Santo. 
Possui Ensino Médio completo, que realizou por meio da modalidade Edu-
cação de Jovens e Adultos (EJA); é Pastor de uma Igreja Evangélica há 25 anos 
e já trabalhou como segurança privado. Relatou que seu ingresso no MST se 
deu através do convencimento, o que ele chamou de trabalho de base. 

O Curso Nacional para Militantes foi o primeiro que Bira participou 
desde que faz parte do MST: a minha intenção é de saber, para poder ter mais 
condição de me dar, de me oferecer para o MST. Relatou que ficou com receio 
quando soube se tratar de um curso de formação política. 

Deu aquele medo, porque quando falou ‘formação política’, 
eu imaginava que era aquela coisa de: O quê que é política? 
Como nasceu a política? E tudo mais. Aquela chatice que daria 
até para dormir na sala. (Entrevista VIII).

Continuou o relato afirmando que foi surpreendido positivamente 
com o formato do curso. 

Quando você vê a política da maneira que é retratada, nos é mos-
trada, num ângulo diferente, mais light, de fácil compreensão. 
Numa linguagem que quem estudou, entende; e quem não tem 
muito estudo, também entende. E tem nos mostrado política 
em tudo. Foi legal ter aprendido que a covardia do sistema não 
começou agora e nem nós somos os primeiros, e creio que não 
seremos os últimos, que estamos lutando pelo melhoramento no 
sistema, até mesmo o sistema político, não é; o nosso sistema, o 
nosso meio ambiente, a nossa sobrevivência. (Entrevista VIII). 



203

Um aspecto comum a ser ressaltado em relação aos cursistas entrevis-
tados é o reconhecimento de que os cursos da ENFF propiciam uma trans-
formação da sua visão e compreensão da vida social e política. Alguns deles 
não se viam como militantes e até mesmo tinham preconceito em relação à 
participação na política, reproduzindo conceitos baseados no senso comum 
sobre o que significaria a política. Para eles, houve uma transformação e um 
reconhecimento de seu papel como sujeitos envolvidos em uma luta que 
tem o sentido de transformação social. 

Quando perguntamos aos entrevistados sobre Paulo Freire e a edu-
cação popular, dois deles não tinham nenhuma referência, não fazendo 
parte do processo de formação política destes as concepções de educação 
popular e o pensamento freiriano. Somente a cursista Vanessa mostrou 
maiores conhecimentos.

Ai, gente, o Paulo Freire é... então, a Educação Popular, quando... 
quando se pensa Educação Popular, você pensa em povo, não é? 
Popular é o povão, digamos assim, não é? Mas aí quando você 
pensa numa Educação para esse... para essa classe, não é; porque 
quando você fala “popular”, você já pensa... já vem na ideia de que 
é o povão, não é; que é a massa, que são os pobres, que são os 
Sem Terra, que são periferia, não é? Então, você pensa assim: Ah, 
qualquer Educação que... que se tem que fazer para eles, é uma 
Educação qualquer? Não. Porque, tipo assim, se eu estou dentro de 
um espaço de assentamento, por exemplo, e eu trazer uma outra 
realidade para as crianças, eles não vão estar nem aí para o que 
eu estou falando, não é? Então, tipo assim, a ideia da Educação, e 
aí quando o Paulo Freire fala que todo mundo pode ensinar e que 
todo mundo pode ser um educador, que todo mundo tem direito a 
aprender, é... ele volta muito para isso, não é? (...) E aí, dentro disso, 
que é a ideia de você trabalhar com a Educação Popular, se você 
vai num espaço de... de periferia, por exemplo, e você trazer uma 
outra realidade para eles, você não vai conseguir alcançar o seu 
objetivo, eles não vão querer ir para a escola, eles vão querer ficar 
na rua, eles vão querer ficar gazeando aula; é, qualquer coisa vai 
ser mais interessante do que aonde era para ele estar, porque não 
é a realidade dele. (Entrevista V).

Já o cursista Ronie considerava em relação à educação popular que:

faz você ter uma mente mais crítica, mais... mais crítica e mais 



204

construtiva. É tanto que... que nos NB, a gente tem os momentos 
de sentar e falar: Olha, é a... colocar meio que regra... regras, 
assim, no sentido de se policiar, não é? (Entrevista VI).

Vanessa destaca ainda que os cursos de formação do ENFF se enqua-
dram, na sua visão, na perspectiva da educação popular. Para ela:

O que eu penso de Educação Popular é isso, não é, de você estar 
voltando para a realidade de onde você está, não é? Quando 
você pega os temas: A luta pela terra. A História do MST. (0:33:52) 
envolve organicidade. Então, você já está vendo sobre você. Por 
isso que a galera consegue colocar perguntas que têm a ver 
com onde eu estou, com a minha realidade, porque eu con-
sigo me enxergar dentro dela. E aí ela não seria uma Educação 
Popular, não seria uma... uma educação voltada para nós, se 
eu não conseguisse me enxergar nessa realidade. Se viesse um 
professor aqui... e aí o curso é para militantes, e viesse um pro-
fessor aqui falar de teologia, só de teologia, e não conseguisse 
jogar isso para a nossa realidade, por exemplo; então, eu não 
ia... não ia querer estar, e não ia ter... não ia estar cumprindo a 
função que é para cumprir, não é; que é um curso para formar 
militantes para ter base para dialogar com a nossa Base, não é? 
(Entrevista V).

 
Enquanto Ronie valoriza o sentido crítico de que está imbuída a edu-

cação popular com ênfase na construção de uma leitura da vida social e polí-
tica e também na possibilidade de ser um ator da transformação social, a 
cursista destaca a possibilidade de a educação popular construir um pro-
cesso educativo que tem como ponto de partida as questões presentes em 
uma determinada comunidade ou grupo social. Destaca ainda a possibili-
dade de se construir um trabalho educativo que tem por base o diálogo. 

Todos estes princípios estão na base de muitas propostas de educação 
popular de inspiração freiriana. Estas são identificadas por parte dos cursistas, 
que se identificam com esta perspectiva ainda que nem sempre demonstrem 
ter maior domínio conceitual ou conhecimento teórico sobre o significado da 
educação popular a partir da obra de autores como Paulo Freire. 

Na entrevista com Edgar Kolling, um dos educadores responsáveis 
pelo curso de Teoria Política para Militantes e um dos fundadores do MST, 
explica a relação entre a constituição dos processos formativos no MST, a 
educação popular e o pensamento freiriano:



205

(...) a gente é fruto desse período, não é, da... desse contexto his-
tórico que... que teve a Comissão Pastoral da Terra (CPT), que teve 
a CEBES, toda essa parte bíblica. Nós tivemos que estudar a bíblia 
para desvelar, junto ao povo, a realidade e abrir o véu do tempo, 
para que as pessoas tivessem a coragem de fazer a ocupação 
de terra, não é? Então, nós somos muito herdeiros da prática, 
teoria e prática - do ver, julgar e agir -, dessa formulação, e prá-
tica vindo das Pastorais, da Teologia da Libertação, dos Grupos 
de Jovens. Então, isso veio junto conosco para o MST. Nós trou-
xemos, sabe, a boa parte, digamos, de quem trabalhou com for-
mação, que escreveu, viemos todos da Igreja, não é? Católica e 
Luterana. Então, qual é o diferencial, digamos... diferencial, não; 
talvez, o quê que o Movimento agrega, não é? Nós trouxemos esse 
legado. É grande. Sabe, a “Pedagogia do Oprimido”, é... até tinha 
o livro “Cuidado, escola!”. Então, nós, no Movimento, tínhamos... 
eu só tive direito à escolarização, porque saí da roça e fui para o 
Seminário, como tantos outros; e a gente viu como faz muita dife-
rença a escola na vida da gente. Então, nós já entramos cons-
truindo, no MST, a luta pela escola pública. Antes da criação do 
MST, nós já temos no Rio Grande, no Espírito Santo, luta por escola 
pública, para... assim, nós não vimos uma separação, de ter que 
fazer uma separação entre Educação Popular e Escola Pública. 
(...). Sabe, assim, uma coisa é a Educação Popular, em tese, assim, 
sabe, que tu faz, etc., etc.; mas quando tu entra para uma orga-
nização popular, ou um movimento social, como é o caso do 
MST, ela ganha um tempero de projeto, ela ganha um tempero 
de organicidade e ela ganha receber a formação política pelo 
protagonismo, pela participação. Então, eu acho que faz um... 
sabe, pega a Pedagogia do Oprimido, é uma teoria, é do opri-
mido super avançado, não é; numa perspectiva de classe, etc.; 
mas, digamos, aí tu coloca a Pedagogia do Oprimido dentro um 
movimento social que quer mudar, efetivamente; sabe, ele cria 
uma materialidade assim e aquilo que é tese, que aí são ideias, 
elas se corporificam na prática, num protagonismo, tem espaço 
para muita gente. Então, elas estão formulando a pedagogia 
do movimento, não é? Nós formulamos isso, por entender que o 
movimento, na sua prática, no seu refazer, ele foi... não criou outra 
pedagogia, mas ele botou em movimento, não é, a Pedagogia do 
Oprimido, a Educação Popular, que é... a Pedagogia Socialista, ele 
foi dando corpo na sua prática, a uma pedagogia que incorpora 



206

aquilo que... que supera, preservando; assim, sabe, que vai para 
frente, preservando, dando outros elementos (Entrevista IV).

Na visão do educador, a educação popular e o pensamento freiriano 
estão na base do processo constitutivo das ações formativas do MST. Entre-
tanto, realiza a distinção entre o pensamento e a construção de uma ação 
constituída como movimento, que incorporou também contribuições da 
Pedagogia Socialista, que tem como referência, entre outros, o pensamento 
de Pistrak e Makarenko.

Considerações finais

Considerando o desafio deste estudo de compreender em que medida 
a educação popular se incorpora à proposta pedagógica da Escola Nacional 
Florestan Fernandes, podemos retomar primeiramente o próprio conceito 
de educação popular proposto por alguns autores. 

Paulo Freire, em Pedagogia da Esperança (1992), considera que:

Uma das tarefas da educação popular progressista, ontem como 
hoje, é procurar, por meio da compreensão crítica de como se 
dão os conflitos sociais, ajudar o processo no qual a fraqueza dos 
oprimidos se vai tornando força capaz de transformar a força dos 
opressores em fraqueza. 
(...)
Numa perspectiva progressista, a educação popular não pode 
[...] reduzir-se ao puro treinamento técnico de que grupos de 
trabalhadores realmente precisam. Esta é a maneira necessa-
riamente estreita de formar, que à classe dominante interessa, 
a que reproduz a classe trabalhadora como tal. Na perspectiva 
progressista, naturalmente, a formação técnica é também uma 
prioridade, mas, a seu lado, há outra prioridade que não pode ser 
posta à margem. O operário que está aprendendo, por exemplo, 
o ofício de torneiro, de mecânico, de pedreiro, de marceneiro, tem 
o direito e a necessidade de aprendê-lo tão melhor quanto pos-
sível, mas tem, igualmente, o direito de saber a razão de ser do 
próprio procedimento técnico. Tem o direito de conhecer as ori-
gens históricas da tecnologia, assim como o de tomá-la como 
objeto de sua curiosidade e refletir sobre o indiscutível avanço 
que ela implica mas, também, sobre os riscos a que nos expõe 
e de que Neil Postman nos adverte em extraordinário e recente 



207

trabalho.* Esta é, sem dúvida, não apenas uma questão profun-
damente atual mas também vital de nosso tempo. E a classe tra-
balhadora não deve dela fazer parte, simplesmente como o ope-
rário de Tempos modernos se viu às voltas com o ato de apertar 
parafusos, na produção em série, que Chaplin genialmente cri-
ticou. (FREIRE, 1992:64-68).

Oscar Jara, estudioso e militante da educação popular, afirma, em seu 
estudo A Educação Popular Latino-americana (2020), que:

Os processos de Educação Popular na América Latina têm um 
acúmulo e um fundamento teórico e prático consistente e ori-
ginal que constituem a Educação Popular como uma corrente 
pedagógica crítica com capacidade propositiva para a edu-
cação em geral e em particular para as relações entre educação 
e mudança social.
(...)
A Educação Popular, como concepção educativa [...], não possui 
um corpo categorial sistematizado em todos os seus extremos 
(em toda sua extensão ou suficientemente sistematizado), 
todavia, podemos afirmar que aponta para a construção de um 
novo paradigma educacional, que confronta o modelo de edu-
cação autoritário, reprodutor, predominantemente escolarizado e 
que dissocia a teoria da prática. Esse modelo se sustenta, princi-
palmente, em uma filosofia da práxis educativa entendida como 
processo político-pedagógico centrado no ser humano como 
sujeito histórico criador e transformador que se constrói social-
mente nas relações com outros seres humanos e com o mundo. 
Sustenta-se, portanto, em princípios ético-políticos que reivin-
dicam a construção de relações de poder equitativas e justas 
nos distintos âmbitos da vida e em uma pedagogia crítica cria-
tiva e participativa, que busca o desenvolvimento pleno de todas 
as capacidades humanas: cognitivas, psicomotoras, emocionais 
e valorativas. (JARA, 2020:10; 25; 223).

Levando em consideração esta base conceitual a respeito da edu-
cação popular, que destaca o potencial, sentido transformador da realidade, 
necessário para superar uma educação que apenas define estratégias de 
dominação política e econômica de uma classe oprimida com o discurso da 
neutralidade do conhecimento técnico, pudemos constatar que a proposta 



208

de curso desenvolvida pela ENFF mantém pontos de contato com a base 
conceitual da educação popular e também com a sua prática. O programa 
do curso investigado considera as práticas dialógicas da educação popular 
como parte constitutiva da sua proposta. Da mesma forma, pode-se consi-
derar que a mística é uma prática correlata de muitas propostas da educação 
popular, contribuindo para um processo de (re)humanização das pessoas e a 
sua afirmação como um dos pilares de sustentação da força política do MST, con-
forme indicou Medeiros (2002). 

Na perspectiva da Educação Popular, a Escola Nacional, desde os seus 
primórdios, nos anos 1990, vem construindo um espaço importante para a 
América Latina e Caribe (tendo ampliado para outros continentes no último 
período). A educação na perspectiva da transformação social e o programa 
pedagógico do Curso de Formação de Militantes (MST, 2001a) são reflexos 
de tal perspectiva, ao buscar formar lideranças e militantes do Movimento 
dos Trabalhadores Rurais Sem Terra, visando à transformação da sociedade.

Como afirmou Edgar Kolling em entrevista para esta pesquisa, é 
necessário estabelecer algumas fronteiras entre a praxis da educação popular 
e a constituição de um movimento com características muito particulares.

Uma coisa é a Educação Popular, em tese, assim, sabe, que tu faz, 
etc., etc.; mas quando tu entra para uma organização popular, ou 
um movimento social, como é o caso do MST, ela ganha um tem-
pero de projeto, ela ganha um tempero de organicidade, e ela 
ganha receber a formação política pelo protagonismo, pela par-
ticipação. Então, eu acho que faz um... sabe, pega a Pedagogia 
do Oprimido, é uma teoria, é do oprimido super avançado, não 
é; numa perspectiva de classe, etc.; mas, digamos, aí tu coloca 
a Pedagogia do Oprimido dentro um movimento social que quer 
mudar, efetivamente; sabe, ele cria uma materialidade assim, e 
aquilo que é tese, que aí são ideias, elas se corporificam na prá-
tica, num protagonismo, tem espaço para muita gente. Então, elas 
estão formulando a pedagogia do movimento. (Entrevista IV).

Conforme indica Roseli Caldart (2000), o MST se constitui como sujeito 
coletivo, situado no contexto do campo e da luta pela Reforma Agrária, com 
uma concepção de mundo que preza pela superação das relações sociais 
de opressão. Desde o início de sua construção, o MST apostou na formação 
política da sua base para formar militantes críticos capazes de contribuir 
na construção coletiva do projeto de Reforma Agrária e de sociedade que 
defende, no interior da luta de classes. O Curso contribui, assim, para a 



209

construção da cidadania ativa, através da participação direta nos processos 
organizativos e de luta, principal característica do Movimento Social. 

Como afirma Freire (1967:41):

O processo de formação humana delineia-se na ação dos seres 
humanos como sujeitos na e da história. Herdando a experiência 
adquirida, criando e recriando, integrando-se às condições do 
seu contexto, respondendo a seus desafios, objetivando-se a si 
próprio, discernindo, transcendendo, lança-se o homem num 
domínio que lhe é exclusivo – o da História e o da Cultura.

	 Nesse sentido, a criação de uma Escola Nacional, na década de 1990, 
surgiu como espaço de formação política articulada com a luta dos Sem Terra. 
Trata-se de uma forma coletiva histórica de ser e estar no mundo, com o pro-
pósito comum de construir novas relações sociais e de produção. Trata-se de 
um espaço de permanente construção pedagógica coletiva, que se dá na coe-
rência entre teoria e prática. O propósito do Curso de Formação de Militantes 
de Base, aqui estudado, é formar dirigentes capazes de contribuir com a for-
mação política de outras pessoas em seus locais de militância, em diferentes 
instâncias do MST e em outros espaços de luta dos trabalhadores. 

 No sentido gramsciano, o MST sempre teve a preocupação de formar 
intelectuais orgânicos cuja atividade intelectual não é neutra, ao contrário, 
está comprometida com valores voltados para a transformação social, desde 
os seus espaços de atuação. Partindo desse entendimento, os cursistas 
do Curso Nacional de Teoria Política para Militantes do MST assumem a 
reponsabilidade pelo seu processo formativo, na linha do que indica Freire 
(1996:141) sobre a legítima tentativa do educando em buscar tomar por suas 
mãos a responsabilidade que o consagre sujeito de seu próprio processo educativo. 

O sentido de organização democrática das tarefas e processo de orga-
nização do curso também aparece como forma de valorizar a construção de 
sujeitos históricos mais autônomos, capazes de realizar diversas tarefas se 
colocando como agente responsável pelos processos vividos em uma pers-
pectiva horizontal e não hierárquica. Trata-se de uma educação política 
vivenciada na prática que leva em conta as aprendizagens dos sujeitos. 

	 O Curso Nacional de Teoria Política para Militantes do MST também 
contribui para o processo educativo que garante a unidade nacional do MST, 
em relação aos aspectos político, social e cultural. Da mesma forma, se 
define um perfil de militante Sem Terra, sem perder de vista a pluralidade 
existente em um movimento com abrangência nacional. No relato de Ros-
setto, sobre sua experiência como formador sulista que foi ao Nordeste para 



210

contribuir com a organização do MST naquela região, na década de 1980, 
fica clara a necessidade de zelar pelas diferenças das culturas e história de 
cada região para garantir a unidade nacional. Este é um aprendizado cons-
tante no processo de organização do MST.

E a gente levava as pessoas do Sul, militantes do Sul, onde o Movi-
mento tinha nascido, para o Norte e Nordeste. Chegava lá, não 
casava muito bem a questão cultural, hábito, jeito, não é; e nós 
tivemos que aprender. E eu acho que ganhou a... a realidade se 
impôs. Todo o nosso pessoal, que hoje foram para o Nordeste, 
e hoje estão lá, não é que eles impuseram aquilo. Não, é o con-
trário, eles tiveram que ser assimilados para a realidade, para... e 
agora estão lá, nem voltam mais, não é; eles não... já estão... Não 
é? Então, essa questão de: Bom, você vai para lá, mas leva a rea-
lidade. E aí eu acho que Paulo Freire sempre foi uma inspiração 
muito forte. Por isso eu digo, além da questão da... do conhe-
cimento na Área da Educação, em si, específica; é, e eu acho 
que essas questões mais amplas, com que a gente já estava se 
debatendo: a cultura, a realidade da região, o quê que aquele 
povo tem como... Não é? (Rossetto, Entrevista I).

	 Neste sentido, Paulo Freire afirmou em 1987 que:

Uma mesma compreensão da prática educativa, uma mesma 
metodologia de trabalho não opera necessariamente de forma 
idêntica em contextos diferentes. A intervenção é histórica, é cul-
tural, é política. É por isso que insisto tanto em que as experiên-
cias não podem ser transplantadas mas reinventadas. Em outras 
palavras, devo descobrir, em função do meu conhecimento tão 
rigoroso quanto possível da realidade, como aplicar de forma 
diferente um mesmo princípio válido, do ponto de vista de minha 
opção política (FREIRE, 2001:26).

Os processos educativos instaurados pelo MST são exemplos da pró-
pria renovação das práticas, tendo em vista um contexto cultural par-
ticular, da necessidade de se constituir uma práxis de luta com foco na 
mudança e na superação das desigualdades. Neste sentido, evidencia-se 
que o pensamento freiriano está na base da constituição dos processos 
educativos do MST, mas que o sentido mais freiriano deste processo de 
construção está na própria capacidade do movimento buscar caminhos 



211

particulares, sem se prender a modelos que não seriam possíveis levando 
em conta as questões sociais e culturais que envolvem a população sem-
-terra no Brasil.

Em uma visita a um acampamento em Bagé, no Rio Grande do Sul, 
em 1991, Paulo Freire fez um discurso em que saudava o MST enquanto 
novo que surgia: “é um apelo que vos faço, que este assentamento se for-
taleça como produtor de cultura, como produtor de liberdade, como pro-
dutor de democracia, como produtor de saber” (CALDART; KOLLING, 
2005:25).

	 Em outra passagem, na sua carta “Do direito e do dever de mudar 
o mundo”, em 1997, Freire defendia a luta e o sentido de mudança que o 
MST fortalecia.

A eles e elas, sem-terra, a seu inconformismo, à sua determinação 
de ajudar a democratização deste país devemos mais do que às 
vezes podemos pensar. E que bom seria para a ampliação e con-
solidação de nossa democracia, sobretudo pela sua autentici-
dade, se outras marchas se seguissem à sua (...). A marcha dos 
sem-teto, dos sem-hospital, dos renegados. A marcha esperan-
çosa dos que sabem que mudar é possível. (FREIRE, 2000:29).

Notas

1 Militante da Direção Nacional do MST, assentada no estado de Goiás e coordenadora Geral da Escola 
Nacional Florestan Fernandes.

2 Atua em Pernambuco, oferecendo ensino formal e informal com agricultores/as, jovens, mulheres, 
crianças e adolescentes através de princípios éticos, filosóficos e pedagógicos que norteiam a nossa 
prática.

Referências

ALENTEJANO, Paulo. Trabalho no campo. In: CALDART, Roseli et al. (Org.). Dicionário da 
Educação do Campo. São Paulo: Expressão Popular, 2012. 

BASTOS, Pablo Nabarrete. MST e Escola Nacional Florestan Fernandes: formação, 
comunicação e socialização política. Intercom – RBCC, São Paulo, v. 40, n. 2, p. 129-
142, maio/ago. 2017.

CALDART, Roseli Salete. Educação em Movimento: formação de educadoras e 
educadores no MST. Petrópolis: Vozes, 1997. 



212

CALDART, Roseli Salete. Pedagogia do Movimento Sem Terra: escola é mais do que 
escola. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 

CALDART, Roseli Salete; KOLLING, Edgar. Paulo Freire: um educador do povo. São 
Paulo: ANCA, 2005.

COELHO, Fabiano. A prática da mística e a luta pela terra no MST. 2010. Dissertação 
(Mestrado) - Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados. 

ELISALDE, Roberto. Paulo Freire – Educación Popular, Estado y Movimentos 
Sociales: una experiencia de gestión al frente de la Secretaria de Educación de 
San Pablo, 1989-1991. Buenos Aires: Biblos, 2015. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967.

FREIRE, Paulo. Educação e Mudança. 12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a pedagogia do 
oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. 
São Paulo: UNESP, 2000.

FREITAS, Fábio Accardo de. Educação Infantil Popular: possibilidades a partir da 
Ciranda Infantil do MST. 2015. Dissertação (Mestrado) - Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas. 

JARA, Oscar H. A Educação Popular Latino-americana: história e funda-
mentos éticos, políticos e pedagógicos. São Paulo: Ação Educativa; CEAAL, 
ENFOC, 2020. 

KRUPSKAYA, Nadeshda Konstantinovna; CALDART, Roseli; FREITAS, Luiza Carlos de. 
Orgs.). A construção da pedagogia socialista: escritos selecionados. São Paulo: 
Expressão Popular, 2017. 

LEUDEMANN, Cecília da Silveira. Anton Makarenko: vida e obra – a Pedagogia na 
revolução. São Paulo: Expressão Popular, 2002. 



213

MAKARENKO, Anton. Problemas da educação escolar soviética. Lisboa: Seara 
Nova, 1978. 

MEDEIROS, E. C. de. A dimensão educativa da mística sem-terra: a experiência da 
Escola Nacional “Florestan Fernandes”. 2002. Dissertação (Mestrado) – Centro de 
Ciências da Educação, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

MINTO, Lalo Watanabe. A Escola Nacional Florestan Fernandes: Origens históricas, 
e concepções teórico-práticas. Revista Histedbr On-line, Campinas, n. 65, p. 310-
327, out. 2015. 

MST. Programa Pedagógico da Escola Nacional Florestan Fernandes. Cantagalo: 
maio, 2001. (documento interno).

MST. Canções que lutam. São Paulo: MST, 2018.

PALUDO, Conceição; SANTOS, Franciele Sores dos. A atualidade das contribuições 
de Moisey M. Pistrak e Viktor N. Shulgin para a pedagogia do Movimento dos Trab-
alhadores Sem Terra. Perspectiva, Florianópolis, v. 33, n. 3, p. 1163-1183, set./dez. 2015. 

PISTRAK, Moisey Mikhaylovich. Fundamentos da escola do trabalho. 4. ed. São 
Paulo: Expressão Popular, 2005. 

PIZETTA, Ana Maria Justo. A construção da Escola Nacional Florestan Fernandes: 
Um processo de formação efetivo e emancipatório. Edição especial. Juiz de Fora: 
Libertas, fev. 2007. 

PRINCESWAL, M. MST e a proposta de formação humana da Escola Nacional Flo-
restan Fernandes: uma síntese histórica. 2007. Dissertação (Mestrado) - Facul-
dade de Educação, Universidade Estadual do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

STEDILE, João Pedro. Questão Agrária. In: CALDART, Roseli et al. (Org.). Dicionário 
da Educação do Campo. Rio de Janeiro/São Paulo: Escola Politécnica Joaquim 
Venâncio; Expressão Popular, 2012. 

SILVA, R. M. L. da. A Dialética do Trabalho no MST: a construção da Escola Nacional Flo-
restan Fernandes. 2005. Tese (Doutorado) - Universidade Federal Fluminense, Niterói.

STRECK, Danilo R. et al. Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

Entrevistadas e entrevistados 

ROSSETTO, Neuri [set. 2019]. Entrevista I. São Paulo, 2019, 53min.



214

VARGAS, Cristina [set. 2019]. Entrevista II. São Paulo, 2019, 111 min.
FERNANDES, Rosana [out. 2019]. Entrevista III. São Paulo, 2019, 89min.
KOLLING, Edgar [out. 2019]. Entrevista IV. São Paulo, 2019, 36min.
VANESSA [out. 2019]. Entrevista V. São Paulo, 2019, 37min.
RONIESLANIO (Ronie) [out. 2019]. Entrevista VI. São Paulo, 2019, 20min.
MARIA APARECIDA (Cida). Entrevista VII. São Paulo, 2019, 30min.
UBIRATAN (Bira) [out. 2019]. Entrevista VIII. São Paulo, 2019, 18min



215

ANEXOS



216

Sugestões de leitura

Contextualização

ALLCHIN, A. M. N. F. S. Grundtvig: An introduction to his life and work. Aarhus 
University, 1997.

BRANDLEY, S. A. J. N. F. S. Grundtvig: A life recalled. An anthology of biographical 
source-texts translated from the Danish. Aarhus: Aarhus Universitetsforlag, 2008.

FAIN, E. F. Nationalist Origins of the Folk High School: The Romantic Visions of N. F. S.  
Grundtvig. In: British Journal of Educational Studies, Vol. 19, No. 1, Feb., 1971, p. 70-90.

LUDGREEN-NIELSEN, Flemming Lundgreen-Nielsen. Grundtvig and Copenhagen 
During Denmark’s Golden Age. In: Meddelelser fra Thorvaldsens Museum, 1997, p. 
73-95. Disponível em: <https://arkivet.thorvaldsensmuseum.dk/artikler/grundtvig-
and-copenhagen-during-denmarks-golden-age>, acesso em 07/10/2019.

Antologias com traduções de textos de Grundtvig

BROADBRIDGE, Edward; WARREN, Clay; JONAS, Uffe (ed.). The School for Life: N. F. S.  
Grundtvig on Education for the People. Aarhus: Aarhus University Press, 2011.

JENSEN, Niels Lyhne (ed.). A Grundtvig Anthology: Selections from the writings of 
N. F. S. Grundtvig (1783-1872). Viby: Centrum; Cambridge: James Clarke &Co, 1984.

https://arkivet.thorvaldsensmuseum.dk/artikler/grundtvig-and-copenhagen-during-denmarks-golden-age
https://arkivet.thorvaldsensmuseum.dk/artikler/grundtvig-and-copenhagen-during-denmarks-golden-age


217

KNUDSEN, Johannes (ed.). N. F. S.  Grundtvig: Selected Writings. Philadelphia: 
Fortress Press, 1976.

LAWSON, Max (org.) N. F. S.  Grundtvig Selected Educational Writings. Copenhagen: 
International People’s College; Association of Folk High Schools in Denmark, 1991.

Comentadores

BORISH, Steven. N. F. S. Grundtvig as Charismatic Prophet: an analysis of his life 
and work in the light of revitalization-movement theory. Scandinavian Journal of 
Educational Research. Vol. 42, No. 3, 1998.

GATO, Rui Pedro Madeira. N. F. S. GRUNDTVIG e as Escolas Populares Dinamarquesas: 
contributos para a educação de adultos. Dissertação (Mestrado em Ciências da 
Educação) – Instituto de Educação, Universidade de Lisboa. 2011. Disponível em: 
<https://repositorio.ul.pt/handle/10451/6310>, acesso em 07/10/2019.

HALL, John A.; KORSGAARD, Ove; PEDERSEN, Ove K. Building the Nation: N. F. S.  
Grundtvig and Danish National Identity. Montreal: McGill-Queen’s Press, 2014.

KORSGAARD, Ove. Learning and the changing concept of enlightenment: Danish 
adult education over five centuries. International Review of Education, Vol. 46, N. 
3/4, p. 305-325, 2000.

KORSGAARD, Ove. N. F. S.  Grundtvig: As a Political Thinker. Copenhagen: DJØF 
Publishing, 2014.

KORSGAARD, Ove; WIBORG, Susanne. Grundtvig: the Key to Danish Education? 
Scandinavian Journal of Educational Research. Vol. 50, No. 3, July 2006, p. 361-382.

LAWSON, Max. N. F. S. Grundtvig (1783–1872). Prospects: the quarterly review of 
comparative education, vol. 23, No. 3/4, 1993, p. 613–23. Disponível em: <http://www.
ibe.unesco.org/sites/default/files/grundtve.pdf>, acesso em 07/10/2019.

THODBERG, Christian; THYSSEN, Anders Pontoppidan (Orgs.). N. F. S. Grundtvig: 
tradition et renouveau. Copenhague, Institut Danois d’Informationet d’Echanges 
Culturels, 1983.

Folk High Schools na Dinamarca e em outros países

ALLCHIN, A. M.; BRADLEY, S.A.J.; HJELM, N.A.; SCHJØRRING, J. H. Grundtvig in International 
Perspective: Studies in the Creativity of Interaction. Aarhus University, 2000. 

https://repositorio.ul.pt/handle/10451/6310
http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/grundtve.pdf
http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/grundtve.pdf


218

BJERRE, Sven Erik. Grundtvig, The Danish Folk High School and the Developing 
Countries. Grundtvig-Studier, vol.26.1, p. 160-171. 1973. Disponível em: <https://
tidsskrift.dk/grs/article/view/15500>, acesso em 15/07/2019.

BUGGE, K.E. 2012. The International Dissemination of Grundtvig’s Educational Ideas. 
I: Motivation and Interpretation. Grundtvig-Studier, Vol.63.1, p. 168-177. Jan. 2012. 
Disponível em: <https://tidsskrift.dk/grs/article/view/16596>, acesso em 15/07/2019.

BUGGE, K. E. The International Dissemination of Grundtvig’s Educational Ideas. II: 
A World Map of Folk High Schools. In: Grundtvig-Studier vol. 64.1, p. 76-91. 2015. 
Disponível em: <https://tidsskrift.dk/grs/article/view/20909>, acesso em 15/07/2019.
KORSGAARD, Ove A Foray into Folk High School Ideology. Specialtrykkeriet Arco: 
Denmark, 2019. 

HANSEN, H. 1993. Grundtvig, Europe and the Third World: Dilemmas and Challenges. 
Grundtvig-Studier, vol. 44.1, p. 119-140. Jan. 1993. Disponível em: <https://tidsskrift.
dk/grs/article/view/16104>, acesso em 15/07/2019.

ZOLLNER, Lilian. Grundtvig’s Educational Ideas in Japan, The Philippines and Israel. 
Vejle: Nornesalen and Krogrs Forlag Ltd., 1994.

Estudos Comparativos

BHATTACHARYA, Asoke. Education for the People. Concepts of Grundtvig, Tagore, 
Gandhi and Freire. Sense Publishers: Rotterdam, 2010. 

BHATTACHARYA, Asoke. Tagore, Gandhi and Freire synthesising their educational 
thoughts with that of Grundtvig Viewed from a third world perspective. In: THE 
ASSOCIATION OF WORLD EDUCATION. Journal of World Education. Vol. 35, N. 2, 2005, 
p. 10-25. 

Associação dinamarquesa de Folk High Schools:

THE ASSOCIATION OF FOLK HIGH SCHOOLS IN DENMARK. Disponível em: <https://
www.danishfolkhighschools.com/>, acesso em 07/10/2019.

https://tidsskrift.dk/grs/article/view/15500
https://tidsskrift.dk/grs/article/view/15500
https://tidsskrift.dk/grs/article/view/16596
https://tidsskrift.dk/grs/article/view/20909
https://tidsskrift.dk/grs/article/view/16104
https://tidsskrift.dk/grs/article/view/16104
https://www.danishfolkhighschools.com/
https://www.danishfolkhighschools.com/


219

1783  Nicolaj Frederik Severin Grundtvig nasce em 8 de setembro na casa 
paroquial de Udby, ao sul de Zelândia. Era o mais jovem de sete filhos. Seu 
pai era o pároco local, e ele cresceu em um ambiente de luteranismo orto-
doxo, pietista, no qual orar em família e cantar hinos eram parte da vida 
diária. Estudou com seu pai, sua mãe e uma empregada que cantava músicas 
e contava histórias que muito marcaram suas lembranças.

1792  Depois de vários anos de ensino domiciliar, com nove anos, foi enviado 
para Tyregod, perto de Vijele, na Jutlandia oriental, onde recebeu lições do 
pastor protestante Laurids Feld, amigo da família.

1798  Depois da sua primeira comunhão, tornou-se aluno do liceu Aarhus 
Latinskole.

1800  Obtém seu bacharelado (gymnasium) em Aarhus. No outono viaja 
para Copenhagen para estudar teologia na universidade. Ali foi influen-
ciado pelo romantismo alemão e por uma teologia que enfatizava os ensi-
namentos de Jesus e a razão humana, distanciando-se do cristianismo con-
servador da sua educação.

1803  Forma-se em teologia com as melhores notas e privadamente realiza 
os primeiros escritos e poesias.

1805  Em março viaja a Langeland para ser preceptor de um menino de seis 
anos em uma fazenda em Egelokke. A estadia neste local teve muita impor-
tância para o desenvolvimento de Grundtvig, em parte devido ao trabalho que 
realizou, mas sobretudo por se enamorar em segredo pela jovem senhora, de 
28 anos, mãe do menino, Constance Steensen de Leth (1777-1872), abrindo 
seus olhos para o romantismo e deixando de lado seu anterior conceito racio-
nalista da vida. Passou também a estudar a mitologia nórdica. 

Cronologia da vida de 
N. F. S. Grundtvig 



220

1808  Em abril retorna para Copenhague para escrever e estudar mitologia 
e trabalhar como professor de história e geografia. Obteve estadia gratuita 
na residência estudantil Valkendorfs Kollegium.

1810  Seu pai o chamou para ser capelão em Udby. Para se qualificar como 
pastor, Grundtvig pronuncia um sermão probatório na qual acusou o clero 
contemporâneo por falta de cristandade. Apesar de ser bem qualificado, 
quando publica o sermão chamado “Por que o mundo do Senhor desapa-
receu de sua casa? ”, seis pastores de Copenhague formulam uma queixa 
sobre o seu conteúdo diante da Universidade. Ao final do ano, Grundtvig 
sofre sua primeira crise depressiva, superada graças a ajuda de um amigo.

1811  Em janeiro recebe da Universidade uma reprimenda por sua pregação 
probatória. Aprovado em seu exame catequético final, é empossado em 
maio como capelão da paróquia do seu pai, em Udby. Em setembro se com-
promete em matrimonio com Lise (Elizabeth) Blicher (1787-1815), aguar-
dando ter recursos para constituir uma família.

1813  Com o falecimento do seu pai, regressa para Copenhague para viver 
como pregador, tradutor e escritor independente.

1815  Antes do Natal decide não mais pregar sem que obtenha seu próprio 
cargo. Daí para adiante vive exclusivamente do que produz como escritor. 
Por três anos publica seu próprio jornal contendo desde artigos sobre temas 
contemporâneos até a publicação de textos históricos, estudos filosóficos e 
poemas sobre a história da Dinamarca. 

1818  Recebe ajuda econômica do Rei como reconhecimento por suas tra-
duções dos mitos e lendas da antiguidade escandinava, verdadeiras obras 
mestras. E também antigos poemas ingleses. Grundtvig e Lise celebram as 
suas bodas em 12 de agosto, com ela teve dois filhos e uma filha.

1821  Com a ajuda do rei, assume a paróquia em Paestro, 80 km ao sul de 
Copenhagen.

1822  Nasce seu filho Johan. No final do outono consegue o posto de capelão 
da Igreja de Salvador, em Copenhague permanecendo até 1826.

1825  Grande debate público por motivo de um ataque de Grundtvig contra 
o racionalista e catedrático H. N. Clausen. O catedrático abre um processo 
de injúria contra Grundtvig.

1826  Em 30 de outubro se pronuncia a sentença do processo por injúria: 
a crítica de Grundtvig ao catedrático Clausen é declarada improcedente, e 



221

ele teve que pagar 1000 Rigsdaler 
de custas e multa – além de 
ser submetido a censura. Em 
protesto contra a proibição de 
usar salmos próprios em uma 
missa festiva do domingo de 
Pentecostes, Grundtvig renuncia 
do seu posto de pastor. A seguir, 
passa a ganhar a vida, outra vez, 
como escritor. 

1827  Nasce sua filha Meta. 

1829  Primeira viagem à Ingla-
terra para estudar textos origi-
nais anglo-saxônicos. A viagem 
se fez possível graças a uma bolsa 
do Rei Frederick VI.

1830  Segunda viagem de 
estudos à Inglaterra

1831  Terceira viagem de estudos à Inglaterra

1832  De volta da Inglaterra, Grundtvig torna-se ativo politicamente, defen-
dendo que para os camponeses deveria ser ensinada a história dinamarquesa, 
para que pudessem compreender e articular adequadamente o verdadeiro 
espírito do povo dinamarquês. Propôs que uma Folk High School fosse esta-
belecida em Søro, para promover o espírito dinamarquês, em oposição à arti-
ficialidade das Escolas Latinas e do espírito alemão das classes altas dinamar-
quesas. Recebe permissão para pregar na Igreja Frederik, em Copenhague.

1837  A censura imposta pela Igreja Luterana é suspensa.

1838 Dá um ciclo de conferências sobre a história dos últimos cinquenta 
anos, Mands Minde (Memória do Homem) na residência estudantil Borchs 
Kollegium, em Copenhague. Trata sobretudo da história recente, discutindo 
os assuntos que amava desde a infância: Deus, história, mitos nórdicos, a 
língua dinamarquesa – uma combinação que promoveria uma renascença 
cultural na Dinamarca agrária. Desenvolve suas primeiras ideias sobre “the 
living word” e a educação de pessoas em escolas residenciais no livro “The 
School for Life”.

GRUNDTVIG EM 1831 EM OBRA DE 
CHRISTIAN ALBRECHT JENSEN



222

1839  É designado pastor no Hospital Igreja de Vartov, uma fundação para 
idosas em Copenhague. Ali irá assumir uma série de compromissos até o final 
da sua vida. Nos primeiros anos se dedicou a escrever hinos para revigorar a 
Igreja Dinamarquesa que publicou em um novo livro de hinos destinado aos 
cultos. Fim do reinado de Frederick VI e início do reinado de Christian VIII

1843  Dá uma série de conferências sobre mitologia nórdica e grego que 
teve grande audiência, incluindo uma população feminina, o que o deixou 
muito orgulhoso. Suas conferências seguidas de publicações o tornaram 
cada vez mais conhecido. Isto o liberou para tratar de temas diversos, 
incluindo críticas à monarquia e também promovendo a ideia das Folk 
High Schools. A monarquia absolutista experienciada desde 1660, movia-se 
para uma nova forma, parlamentar.  

1844  Nova crise depressiva na pri-
mavera. Em 4 de julho pronuncia um 
discurso em uma grande reunião ao ar 
livre celebrada na colina de Skamlings-
banken, perto de Kolding, ao sudeste de 
Jutlandia. Seu desejo em realizar uma 
Folk High School em Søro acaba por 
não se concretizar. 

1848 – 1949  Em Praestro, Grundtvig 
é eleito para a Assembleia Nacional 
Constituinte que aprovou a Constituição 
democrática de 1849. Ele se abstém de 
votar. Morre o rei Christian VIII, assume 
Frederick VII.

1849  Em 4 de dezembro é eleito para 
a Folketing (Câmara Baixa) no distrito de 
Praestro permanecendo até 1852. 

1851  Em 14 de janeiro falece sua esposa depois de um longo período adoen-
tada. Em 25 de outubro casa-se com Marie Tolf (1813-1854), de 38 anos de idade, 
de Tonnebaeksholm, uma fazenda situada perto de Naestved, ao sul de Zelândia. 

1852  Grundtvig não se apresenta como candidato e desta forma se retira 
do Parlamento.

1853  Nas eleições de 13 de janeiro, entra novamente para o Folketing (Câmara 
Baixa) permanecendo até 1858, com algumas interrupções. Terceira crise 

GRUNDTVIG COM A VESTIMENTA 
PASTORAL EM 1843 EM OBRA DE 
CHRISTIAN ALBRECHT JENSEN. 



223

depressiva. No seu septuagésimo 
aniversário, em setembro, recebe 
uma grande doação em efetivo 
para o estabelecimento de uma 
escola superior. 

1854  Nasce o seu filho Frederik. 
Sua esposa Marie falece em 9 de 
julho por complicações no parto.

1856  A escola superior de 
Grundtvig, em Marielyst, é 
inaugurada em 3 de novembro. 

1857  Participa do grande sínodo 
escandinavo celebrado em Cope-
nhague. 

1858  Casa-se em 14 de abril com 
Asta Reedtz (1826-1890) de 32 anos 
de idade.

1860  Dois anos depois, quando 
completou 76 anos, nasce sua filha que ele batizou Asta Marie Elisabeth, 
nome composto pelos prenomes das suas três esposas.

1861  Em 29 de maio, Grundtvig se engaja no cinquentenário do seu ordena-
mento e o Rei Frederick VII lhe confere o título de bispo por suas contribui-
ções para a Igreja da Dinamarca.

1863  Em seu aniversário de oitenta anos celebra-se a primeira das cha-
madas Vennemode (reunião de amigos). Tais reuniões continuaram depois 
da morte de Grundtvig.

1865  Grundtvig discursa em uma grande reunião dos habitantes do Sul de 
Jutilândia no bosque Dyrehaven, perto de Copenhague.

1866  É eleito para o Landsting (Câmara alta), ficando poucos meses.

1867  Novo ataque maníaco-depressivo. Começa no período da Páscoa, e, 
devido a sua enfermidade, Grundtvig é exonerado do seu cargo de pastor.

1871  Participa do sínodo escandinavo celebrado em Copenhague.

1872  Grundtvig celebra em primeiro de setembro seu último culto. No dia 

GRUNDTVIG EM 1862, EM OBRA DE 
CONSTANTIN HANSEN.



224

seguinte falece, menos de uma semana antes de cumprir 89 anos. Depois de 
uma grande cerimônia fúnebre na Igreja de Salvador, Grundtvig é enterrado 
em 11 de Setembro, por sua própria vontade, fora da cidade de Koge, a 40 
quilômetros ao sul de Copenhague, ao lado de Marie, sua segunda esposa.

FONTES
 
DAM, Poul. N. F. S.  Grundtvig. Copenhague K: Ministério de Relaciones Exteriores de 
Dinamarca, 1983

FAIN, E. F. Nationalist Origins of the Folk High School: The Romantic Visions of N. F. S.  
Grundtvig. In: British Journal of Educational Studies, Vol. 19, No. 1, Feb., 1971, p. 70-90.

HOLM, Anders. The Essential N. F. S. Grundtvig. Denmark:  Filo, 2019

JENSEN, Niels Lyhne (ed.). A Grundtvig Anthology: Selections from the writings of 
N. F. S. Grundtvig (1783-1872). Viby: Centrum; Cambridge: James Clarke &Co, 1984.

KORSGAARD, Ove. N. F. S.  Grundtvig: As a Political Thinker. Copenhaguen: DJØF 
Publishing, 2014



Original Essays in English



N. F. S. Grundtvig: 
A Revolution of the Mind

Ove Korsgaard

ABOUT THE AUTHOR

OVE KORSGAARD is professor emeritus at Faculty of Arts, Aarhus University, 
Denmark. Before he was director of Gerlev People High School for 17 years, 
and for two years director of an Independent Teachers College. His many 
books include The Struggle for the People – Five hundred Years of Danish 
History in Short (2008). N. F. S. Grundtvig – as a Political Thinker (2014).  



N.  F.  S.  Grundtvig lived from 1783 to 1872. He was a historian, a 
poet, a priest, a politician, a hymn and songwriter, and an 

educational philosopher. For many Danes he is seen as a person who has had 
particular significance for Danish culture, history, identity, and education. 
Grundtvig is regarded as the single individual who has had the greatest 
importance in the formation of the modern Danish nation. Without his influence 
the last 150 years of Danish history would have followed a different path.   

However, can an individual really play such a significant role in the 
path of history? Is it not rather material factors and structural relations that 
ultimately determine this? These are questions which the American political 
philosopher Francis Fukuyama (1952-) raises in his major work, The Origins 
of Political Order, 2011. He argues: “Certain historical events are catalysed by 
individuals and cannot be explained without reference to their particular 
moral qualities.” (FUKUYAMA, 2011:265). Fukuyama mentions among 
others Martin Luther as an example of a person who through the power of 
his will, his work, and his vision changed the course of world history. Yet 
power of personality alone cannot change the path of history. We must also 
take into consideration the social circumstances that allowed the individual 
in question such historical significance. Such persons create history, but 
they are also created by history. 

Fukuyama has also singled out Grundtvig as a person who has created 
history and emphasised that Grundtvig’s great importance “must be seen in 
terms of the building of a modern Danish nation, which was, in turn, critical 
to the success of the modern Danish state”. (FUKUYAMA, 2015:29). 

“A new epoch in world history”

According to Grundtvig, the French Revolution opened “a new epoch 
in world history”. He even believed that the revolution had greater meaning 
than the Reformation some 300 years earlier (BROADBRIDGE & KORSGAARD, 
2019:45).

In the French Revolution it was the citizens, i.e. the third estate, le tiers 
état, who rebelled against the entire system of ‘estates’ and the privileges of 
the first two estates, the nobility and the clergy. Among those who set the new 
agenda and formulated the original premise for the revolution was the abbot, 
Emmanuel Sieyès, who in January 1789 published a famous anonymous 
pamphlet entitled ‘What is the Third Estate?’. On 17th July 1789 the citizens 
declared itself for a national assembly, claiming that it represented the entire 
French people – the nation – and not just a single ‘estate’.

Until the introduction of the democratic constitution in 1849, Denmark 



was formally divided into four ranks; the nobility, the clergy, the citizenry, 
and the peasantry. Each rank had its own laws and specific duties and rights 
– or ‘privileges’, as rights were normally called. Only the peasant class, 
for example, should do military service. Society was thus built on a social 
inequality that covered not only justice but also education, trade, and access 
to political participation. 

For Grundtvig, it was the conflict between the estates of the realm against 
the people of the realm that formed the poles of his political and educational 
philosophy. He was – like Sieyés – ruthless in his criticism of the estates’ 
treatment of the common people, who seem “to exist like domestic animals 
for the sake of the other estates.” (BROADBRIDGE & KORSGAARD, 2019:287).

But although Grundtvig regarded the French Revolution as a new 
era in world history, he considered it at the same time as a disaster. The 
revolution roused the hope of freedom but turned into a regime of terror. 
How could one maintain the best state – freedom – and avoid the worst state 
– mobocracy and the break-up of society? This was the central question for 
him: What went wrong? How could a demand for freedom develop into a 
reign of terror?  

In line with e.g. German thinkers like Wilhelm von Humboldt (1765-
1712), Friedrich Schiller (1759-1805), Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), 
and especially the France historian Jules Michelet (1798-1874) Grundtvig’s 
conclusion was that the revolution showed a lack of moral and political 
maturity towards freedom. 

There are many common features between Grundtvig and Jules 
Michelet. They were both historians and they were both deeply absorbed 
by the concept of people and the people’s education. In his book Le Peuple 
from 1846, Michelet claimed that the revolution failed because of the failure 
of the elite and the people’s lack of formation. ”The clergy was finished, the 
nobility was finished, and royalty was finished – and the Revolution had 
nothing to put in their place” (MICHELET, 1973:197). Grundtvig was of the 
opinion. Therefore, the people had to be informed, educated and formed 
into freedom before changing the political system. It was the basic teaching 
that Grundtvig took of the French Revolution - and the background for his 
idea of a new form of school, a people’s high school for young adults. In other 
words, Grundtvig chose to focus on what the English historian Jonathan 
Israel calls “the revolution of the mind” (ISRAEL, 2010: 116-23).

Elevating the status of the peasant estate

Grundtvig’s great importance for the formation of the modern Danish 



nation state is linked to his unremitting struggle to ‘lift’ the Danish peasantry 
culturally and socially. For him, there was a deep-rooted connection between 
the question of nationhood and the status of the peasant class, in that the 
development of national consciousness demanded a higher degree of social 
and cultural equality. 

For centuries the word ‘folk’ (people) had been used to designate the 
lowest orders of society, the peasant. As far back in history as one can go, wrote 
the Danish priest, Hans Peter Kofoed-Hansen (1813-1893) in his book Et folk - 
folket (A People – the People’) (1869), “nobility and the clergy would respectfully 
have declined to take upon themselves the honour of being called ‘the people’” 
(KOFOED-HANSEN, 1869:258). In their own eyes, neither nobles nor churchmen 
belonged to the people. They belonged to society’s more privileged estates.

Grundtvig even called the old estate system a caste system. When he was 
born, the words common people, commoners and peasants had almost the 
same meaning, but he himself helped to loosen the links between these terms 
by working towards getting the common people to stop seeing themselves 
as commoners and instead to regard themselves as belonging to a sovereign 
people. For, as Grundtvig wrote:

“The commoners are just as unable to represent themselves 
as they are to govern themselves, even if they filled the entire 
Sovereign Council, for in order to do so they would first have had to 
undergo a higher form of edification (dannelse) in order mentally 
and spiritually to step out of their sphere and in doing so they 
would no longer be commoners” (KORSGAARD, 2015:198).

What was needed for the revolution of the mind was to step out of the 
collective form of consciousness that characterised the commoners and into 
a new form of consciousness that would distinguish them as a people. To 
promote this process, a new form of school should be set up, a college for 
the people, which would help to develop a society based upon the idea of 
equality between people. The old estate system, founded on the notion of 
inequality, should be broken down by the demand for equality. 

Grundtvig was far from alone in motivating the successful integration 
of the Danish peasants into the new democracy after the fall of the king 
as absolute monarch in 1848; but his constant insistence on the necessity 
of education during the process was without doubt a contributing factor. 
His prime purpose was to advance the idea among ‘the masses’ that they 
belonged to ‘a people’, and this required popular education and a new type 
of high school – a People’s High Schools.



There were several countries in Europe where the peasants were not 
included in the move to democracy and nation-building. When the liberal 
principle of ‘the people’s right to decide’ was accepted at the peace treaty 
of Versailles in 1919-20 as an international principle, the peasants of many 
European kingdoms were not prepared to be integrated into functional 
democracies in Central and Eastern Europe. The peasants became suddenly 
citizens of new republics, but these did not thereby become stable democracies, 
on the contrary (MÜLLER, 2011:106). If we follow Grundtvig’s point of view, 
it was a decisive factor that the vast majority of the population did not have 
access to popular education before the political system was changed.

Grundtvig’s educational vision

Grundtvig’s great desire was to establish a people’s high school at Sorø 
Academy. In the 1830s and 1840s he wrote a series of articles to win support 
for his idea. His views on social and cultural development that we here 
call edification (dannelse) led to a radical confrontation with the influential 
Danish educational thinker J.N. Madvig (1804-1886), for whom Latin was an 
essential element in the acquisition of cultural history as part of the process 
of edification. Rather than upholding the classical link between edification 
(dannelse) and Latin, Grundtvig forged a new link between it and the Danish 
language. He articulated the revolutionary thought that people could become 
enlightened and edified with the aid of the living language spoken by the people, 
and in Denmark that meant Danish – not Latin. This meant that Grundtvig was 
launching a massive critique of grammar or Latin schools, which maintained 
Latin as the entrance requirement to the world of edification (dannelse). Since 
only a small proportion of the population went to such grammar schools, the 
notion of an indissoluble link between Latin and dannelse inevitably entailed 
a sharp schism between ‘the learnèd’ and ‘the people’. What Grundtvig wanted 
to do with the people’s high school was to “bind together learned edification 
(dannelse) and peoplehood” (BROADBRIGE, 2011:65).

Grundtvig did not work out a detailed curriculum as such for his People’s 
High School, but he did emphasize in various contexts the importance of the 
Danish language, history, mythology, and poetry as well as facts and figures, 
the constitution, and commerce. 

The actual teaching should not be primarily based on books but on 
the living, spoken word in the mother tongue. The aim was for the teacher’s 
monologue to be turned into dialogue at the first opportunity in order to 
promote interaction between teacher and student and between the students 
themselves. Grundtvig was no enemy of book-learning – indeed he himself was 



an inveterate bookworm, who reads and writes his whole life through – but, 
all things being equal, he regarded the difference between the spoken and the 
written word as similar to that between life and death. The advantage of the 
spoken word was that one person thereby meets another – in body and spirit.

A People’s High School and a Nordic University

 However, Grundtvig not only developed a plan for a people’s high school 
but also a university. In his address: To the Norwegians concerning a Norwegian 
High School (1837) Grundtvig raises the question: How can popular education 
be reconciled with “serious learning and genuine scholarship”? The People’s 
High School cannot manage both, so a new university must be established. 
Readers are assured that once each Nordic country has its own People’s High 
School, this will lead to the foundation of “a major academic high school... for 
the progress and enlightenment of the people in all their mysterious depth 
and glorious variety – a university” (BROADBRIDGE, 2011:184).

Grundtvig reveals his ideas for a university to their fullest extent in 
his essay, On the Union of Learning in the North (1839), where he proposes the 
establishment of a major, pan-Nordic university in Gothenburg. There are to be 
300 scholars in the course of 30 years whose work will be for “the honor, benefit, 
and happiness of the human race”. The university is to enjoy the status of a free 
city and be “the workshop for a most vivifying scholarship”. The constant refrain 
throughout the essay is that the laws of life take precedence over the laws of 
death. The first step, or transition, from death to life is unquestionably the most 
important – the introduction of  “‘the mouth and the mother tongue’ within 
their indispensable rights”.  The university’s two faculties – of natural sciences 
and history (humanities) – must relate to each either through interaction. Of 
course, there will be “a certain division” between the physical and the human 
sciences, says Grundtvig, but since “universal history” embraces the entire field 
of human activity, it must also include all scholarly and scientific endeavours. In 
the attempt “to interpret the entire sphere of human knowledge in the interests 
of life”, scholars at the university in Gothenburg will strive towards what is 
of an inclusive, all-embracing, general character – towards the universal. 
(BROADBRIDGE, 2011:224-251) 

The two types of institutions can be summarized as follows:

SORØ
People’s High School 
Equality of the people

the national

GOTHENBURG
University

Equality of all mankind
the universal  



But unlike his idea of a people’s high school, his vision of a Nordic 
university was never realized. 

A narrative method

When it comes to pedagogical method Grundtvig combines two words 
as his core concept, namely history and poetry. History, because we cannot 
understand ourselves without achieving insight into the historical context 
of which we are part. What we think and do is influenced by the process of 
development we have undergone – whether as individuals or as a society. But 
Grundtvig believed that teaching should not be oriented solely around the 
past, it should also be open to the future. And this is where poetry comes in. 

The word poetry comes from Greek and means ‘making’ or ‘creation’. 
For Grundtvig creation is not only an event that took place ‘in the beginning’ 
millions of years ago; it is an ongoing event in the life of both the individual 
and society. The ideals, the system of government, and the cultural rituals 
of a society are all movable phenomena and subject to the forces of time, 
history, and change. Since ‘creation’ is an ongoing event, education must 
aim at more than the ability to copy; it must build on sensitivity to what is 
in the making. In order to contribute to this ongoing creation and genesis 
process, education must be what Grundtvig calls ‘historic-poetic’. Only such 
a method can call forth the life forces that lie dormant in the times. The pre-
condition for being able to link education and eros is a rejection of the form 
of rationalism that alone emphasizes logical thinking. The emphasis must 
be on poetic thinking. Grundtvig’s historic-poetic method should in no way 
exclude reason. His aim is “to make the whole school marriage plan fit for 
use: between the intellect and dramatic poetry” (BROADBRIDGE, 2011:57).

Grundtvig’s historic-poetic method is closely linked to what the 
American psychologist Jerome Bruner (1915-2016) calls the ‘narrative 
method’ in his book The Culture of Education (1996). Bruner distinguishes 
between two ways of organizing and managing our knowledge of the 
world. He calls the one ‘logical scientific thinking’ and the other ‘narrative 
thinking’. The first deals with physical ‘things’, the second with people and 
their relation to themselves and one another. Even though different cultures 
may favour the one over the other, every culture must promote both.  

Like Bruner, although predating him by almost a century and a half, 
Grundtvig distinguishes between logical scientific education and historic-
poetic education, stressing the latter without overlooking the former. If a 
school bases itself on logical scientific thought alone, that school will petrify. 
Such an approach lacks any relation to creation, in the form of poetry and, 



in a deeper sense, eros (Korsgaard 2011, p. 25ff). This does not imply that 
Grundtvig in any way wishes to exclude natural sciences from schooling. 
The university that he dreams of opening in Gothenburg should have two 
faculties, one for the natural sciences and one for history (which today would 
be called the humanities). It is only if natural sciences seek a monopoly on 
the explanation of life that Grundtvig will beat the drum!

So, concepts that nowadays are known as narrative thought, the 
narrative method are already important elements of Grundtvig’s historic-
poetic method. Life as it is lived and history as it has been experienced, 
constitute the narrative element in Grundtvig’s educational thinking. 
More than any of his contemporaries he is aware that personal identity 
and collective communities have a narrative as their prerequisite. Without 
narratives there is no individual and popular identity. Human life and social 
life are structured by the narratives that are passed on to the next generation. 
According to Grundtvig, ‘the School for Life’ must build on the narrative and 
the dialogue as its most important educational methods. 

There seems to be an abyss between Grundtvig’s and Bruner’s 
pedagogical theory, which emphasizes the importance of narrative 
imagination, and the educational thinking that has been steadily increasing 
in recent years when the code word is evidence. Changing teaching 
ministers require evidence-based teaching, in pedagogical theory you talk 
about evidence-based teaching strategies and evidence-based teaching 
methods. To search for narrative imagination in this form of education is 
like searching for a needle in a haystack. And it is bloody sin for the rising 
generation.

The People’s High School and the cooperative movement

Although Grundtvig did not succeed in establishing a high school 
in Sørø, his ideas began to be realized when the first people’s high school 
opened in Rødding 1844, a small village located in Schleswig. But it was not 
until Denmark’s defeat to Preussen and Austria in 1864 and the loss of the 
duchess of Schleswig and Holstein that this type of school really got off the 
ground. Between 1864 and 1872 no fewer than 60 of them were established, 
the majority of which also included agriculture on their curriculum. The 
slogan ‘from peasant to people’ was often applied right into the middle of the 
20th century as the goal for the education of the young men and women at 
the People’s High Schools.   

With the loss of Schleswig 1864, Rødding People’s High School reopens 
north of the new border in Askov in 1865. Since that date the newly-named 



Askov People’s High School has been the leading school of its type in 
Scandinavia. The other Nordic countries follow suit, with the first People’s 
High Schools opening in Norway (1864), Sweden (1868), and Finland (1889).

The curriculum at the various people’s high schools places an emphasis 
on empowerment, civic education as well on skills training, especially 
agricultural education and craft education. The schools create a new vision 
for young men and women from the country by differentiating between the 
two concepts of ‘commoners’ and ‘people’, which hitherto have been more or 
less synonymous terms. They learn not to regard themselves as commoners 
but as equal members of the Danish people and nation. The People’s High 
Schools became key institutions in what has been called the Grundtvigian 
Cultural Revolution in Denmark. 

The new thinking had a tremendous impact on the growth of civil 
society and influenced to some extent the Danish capitalist market economy. 
The movement towards internationalization in the 1870s – the first step 
in the process of globalization – entails a radical increase in agricultural 
competition. Cheap grain, predominantly from the United States, gains a 
foothold in European markets. New railroads and steamboats facilitate the 
transport of American grain to Europe while still keeping prices competitive 
(KORSGAARD, 2008:146f).

The Danish peasants were strongly influenced by liberal ideas, which 
was not the general trend in Europe. Although the growing crisis in Danish 
farming brought a demand for excise regulations, the call for protectionist 
policies was never really heeded; instead the agricultural industry responded 
to the crisis by turning from grain to livestock production. This reorientation 
resulted in increased research and a reform of the current agricultural 
training, as well as the establishment of a new ‘agribusiness’ involving the 
processing industry, with dairies and slaughterhouses and the setting-up of 
a new distribution network. A key concern is whether these ‘agribusinesses’ 
should be governed by the laws of capitalism, as the urban industries have 
been, or whether they should be based on ideas of co-operation. The Danish 
farmers’ prevailing choice was to organize dairies and slaughterhouses as 
co-operative companies. The emphasis on the empowerment of the people 
in the people’s high schools has often been seen as the determining influence 
on the Danish farmers’ choice of the co-operative model.  

Dissemination of Grundtvig’s educational ideas 

Grundtvig is seen as the founding father not only of the people’s high 
school, he is also called the ‘Father of Adult Education’. He has given name 



to a European support program, the Grundtvig Program, which is part of the 
European Commission’s Lifelong Learning Program, aimed at strengthening 
the European dimension of adult education and lifelong learning in Europe. 
It includes all forms of learning, whether these take place in the “formal” or 
“non-formal” adult education system. (WARREN, 2011:352-369).

As an idea, the people’s high school may have originated in Denmark, 
but it is not exclusive to Denmark. Since 1864, quite a number of people’s 
high school – or institutions resembling them – have come into being around 
the world. And the number of people who have been inspired by Grundtvig’s 
idea and by the people’s high school tradition in Denmark and the Nordic 
countries is, of course, far greater. 

The Danish People’s High School movement became internationally 
known in the 20th century. They inspired among others a series of reform 
movements in Eastern Europe in the interwar period. After World War II 
Grundtvg’s education ideas and the people’s high school movement inspired 
people in Asia, e.g. in India, The Philippines, and South Korea, and likewise in 
Africa, e.g. in Tanzania, Nigeria, Uganda, and in Brazil (Korsgaard 2019, 81-94). 

A famous example of inspiration is Myles Horton (1905-1990) from 
Tennessee, USA, who visit several People’s High Schools in Denmark in 
1930 to find a solution to his question of how to educate people after their 
schooldays. On his return from Denmark he established Highlander Folk 
School in 1932, with socialism as its political starting-point and the short 
courses of the People’s High School its form. Highlander championed the 
cause of impoverished workers and organised them into a fighting-force.

In 1947 a version of the old gospel song, “We Shall Overcome” was 
introduced at Highlander and became soon the rallying song of the folk 
school. Among those who learned it at Highlander were Pete Seeger (1919-
2014), who included it in his repertoire and made it the battle song of the 
civil rights movement. Rosa Parks (1913-2005), and Martin Luther King Jr. 
(1929-1968) all found their way to Highlander in the 1950’s and 1960’s, where 
Horton had started classes for African-American students to promote voter 
registration and civil rights strategies.

When the US president Barack Obama in 2016 gave a speech to the 
Nordic prime ministers at a gala dinner in the White House, he referred to 
Grundtvig’s idea of a People’s – or a Folk – High School:

Many of our Nordic friends are familiar with the great Danish 
pastor and philosopher Grundtvig and the idea of the folk high 
school. … Over time, the movement spread, including here to the 
United States, where Dr Martin Luther King, Jr.  was a student at 



Highlander Folk High School in Tennessee… I might not be standing 
here were it not for the efforts of the people who participated in 
the Highlander Folk High School (OBAMA, 2016) 

Obama’s reference to the link between Grundtvig and Highlander 
testifies to the fact that he remains an inspiration for empowerment, for the 
wish to exert influence and to take responsibility for one’s own life, not least 
through political influence.

References

Broadbridge, Edward et al. (ed.): The School for Life. N. F. S.  Grundtvig and Education 
for the People. Aarhus University Press. 

Broadbridge, Edward, Korsgaard, Ove (2019): The Common Good. N. F. S.  Grundtvig 
as Politician and Contemporary Historian. Aarhus University Press. ¨

Bruner, Jerome: The Culture of Education (1996).

Fukuyama, Francis (2011): The Origins of Political Order. London: Profile Books 

Fukuyama, Francis (2015): “Nation Building and State Building”. John A. Hall, Ove 
Korsgaard, and Ove K. Pedersen (ed.): Building the Nation. N. F. S.  Grundtvig and 
Danish National Identity. McGill-Queen’s University Press.

Grundtvig, N. F. S.  (2018): L’école pour la vie. Ed. by Jean-Francois Dupeyron, 
Christophe Miqueu et France Roy. Librairie Philosophique J. Vrin, Paris. 

Israel, Jonathan: A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the 
Intellectual Origins of Modern Democracy. Oxford University Press.

Kofoed-Hansen, Hans Peter (1869): Et folk – folket. (A People – the People). Høst’s 
Forlag.  

Korsgaard, Ove (2008): “The Danish Way to Establish the Nation in the Hearts of the 
People”. John L. Campel, John A. Hall, and Ove K. Pedersen (ed.): National Identity and 
the Variety of Capitalism. The Danish Experience. McGill-Queen’s University Press. 

Korsgaard, Ove (2011): “Grundtvig’s Philosophy of Enlightenment and Education”. 
Edward Broadbridge et al. (ed.): The School for Life. N. F. S.  Grundtvig and Education 
for the People. Aarhus University Press. 

Korsgaard, Ove (2015): ”How Grundtvig became a nation builder?”: John A. Hall, 



Ove Korsgaard, and Ove K. Pedersen (ed.). Building the nation. N. F. S.  Grundtvg 
and Danish National Identity. McGill Quuen’s University Press.

Korsgaard, Ove (2019): A Foray into Folk High School Ideology. FFDs Forlag.

Obama, Barak (2016): 
<https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/05/13/remarks-
president-obama-prime-minister-iceland-and-prime-minister>

Michelet, Jules (1973/1846): The people. University of Illinois Press.

Müller, Jan.Werner (2011): Contesting Democracy. Political Ideas in Twenty-
Century Europe. Yale University Press. 

Warren, Clay (2011): “The International Reception of N. F. S.  Grundtvig’s Educational 
Ideas”. Edward Broadbridge et al. (ed.): The School for Life. N. F. S.  Grundtvig and 
Education for the People. Aarhus University Press. 

https://obamawhitehouse.archives.gov
https://obamawhitehouse.archives.gov


An American Perspective of the 
Impact of N. F. S. Grundtvig’s 
Educational Ideas on People 
and Enlightenment
Summary Observations at the 
Launch of The School for Life

By Clay Warren

ABOUT THE AUTHOR

CLAY WARREN is the Chauncey M. Depew Professor of Communication 
and a Professor of Organizational Sciences at the George Washington 
University in Washington, DC, USA.  A noted scholar, he has published 
5 books and more than 50 articles, and has given invited talks at such 
prestigious organizations as the Smithsonian and the Central Intelligence 
Agency.  He is married to Gitte Kolind, a Dane; they have two children, Laura 
and Daniel, and a grandchild, Ayla.



The haystack first; then the stacks of hay. If one were to propose a 
summary comment gleaned from English language sources about 
the impact of N. F. S. Grundtvig’s educational ideas, it could read as 

follows. Grundtvig has had a large influence on adult education around the 
world; however, most of this influence traditionally has come via discussion 
about, and observation of, his ideas in play; very little of this influence has 
come from people outside of Denmark (and perhaps even inside) reading 
his extensive writings on the subject.

Why is such a result so anomalous? The answer is well known to 
academics around the world. Disciplines trace their development back to 
historical roots through reading the extant works by the founding fathers. 
For example, doctoral students in my discipline, communication, inevitably 
read Aristotle. Persuasion scholars in the 21st century not only stay abreast of 
contemporary empirical and critical studies of primary modes of influence; 
we also study logos, ethos, and pathos as they were established over 2,000 
years ago in Aristotle’s Rhetoric (2009 trans.).

Such development has not happened with Grundtvig, and my 
concluding essay (BHATTACHAARYA, 2005:10) in The School for Life lays 
out the case in depth. The most ironic example of this circumstance comes 
from the United States and thus deserves special consideration.

Grundtvig and Adult Education in the U.S.

It is not unusual for people interested in lifelong learning to hear that 
Grundtvig is considered to be the father of adult education worldwide (see 
Bhattacharya 2005, 10). On a similar note, American lifelong learning scholars 
by consensus claim E. C. Lindeman as the father of adult education in the U.S. 
(Warren 1989, 211). A natural deduction from these two claims, or at least a starting 
point for inquiry, would be that Lindeman in his writing would acknowledge and 
reference Grundtvig’s influence. Consider the four assumptions below.



Assumptions for a Lifelong Learning Model

Whose ideas are these? I believe an international community of life- 
long learning scholars, excepting the American contingent, would claim 
these concepts as Grundtvigian.

In fact, however, they are a quadratic summary of the andragogical 
assumptions of American adult educators (including Knowles, Kidd, et 
al.) based on Lindeman’s core philosophy. Juxtaposing these principles 
alongside a similar summary gleaned from Grundtvig’s educational 
writings, here is the result (WARREN, 1989:219).

Because education should be learner-centered, the learner’s experience is 
the greatest resource.

Study should be problem- or situation- rather than subject- or vocation-
oriented.

Teachers should inculcators of facts. be facilitators of discussion rather than

Learning is motivated by a mature desire to understand and to assume roles 
in society; thus, learning can be equated with life itself.

Assumptions: American Adult 
Educators

Assumptions: N. F. S. Grundtvig

Because education should be 
learner-centered, the learner’s 
experience is the greatest resource.	

Students should bloom according 
to their individual capacity and 
not be crushed into conformity by 
externally derived ideals.

Study should be problem- or 
situation- rather than subject- or 
vocation-oriented.

Subject matter is not important; 
study should be chosen according 
to interests and should be geared 
toward personal growth rather than 
scholarship.

Teachers should be facilitators of 
discussion rather than inculcators 
of facts. 

Reciprocal teaching is the ideal 
learning process engaged through 
the living word.

Learning is motivated by a mature 
desire to understand and to assume 
roles in society; thus, learning can 
be equated with life itself.	

The ultimate reason for learning is 
enlightenment of life—the grasp of 
religious/historical/poetic knowledge 
of one’s world, and thus of one’s self, 
integrated through both freedom and 
fellowship.



As one can see, the andragogical assumptions of American adult 
educators and of N. F. S. Grundtvig exist in a mirror-image relationship. Here 
is another example. “Periods of intellectual awakening are correctly named 
‘enlightenments’ for it is then that lovers of wisdom focus the light of learning 
upon experience and thereby discover new

meaning for life, new reasons for living.”
As before, the enlightenment idea and explanation appear to be 

straight from Grundtvig. In reality, this statement is attributable to Eduard 
Lindeman (1926/1961, 110).

Lindeman praised adult education in Denmark, in fact, as is evident in 
the following quotation.

In Danish life (...) one finds an educational ferment such as 
motivates no other people in the modern world. Since the days 
of Grundtvig (...) Danish adults have striven to close the yawning 
abyss between life and enlightenment [by laying] the foundations 
for a system of education which continues so long as life lasts. Adult 
education, one begins to learn after prolonged observation, has 
not merely changed citizens from illiteracy to literacy; it has rebuilt 
the total structure of life’s values. (LINDEMAN, 1926/1961: XXIX-XXX)

Nevertheless, this laudation stands as Lindeman’s only reference to 
Grundtvig in his The Meaning of Adult Education, a book widely regarded as 
America’s andragogical bible. Grundtvig is never quoted, in fact, although 
Lindeman provided citations of many other scholars, such as Dewey, 
Santayana, and Whitehead.

And, although there was a decided scarcity of English translations 
of Grundtvig’s educational writings in 1926, Lindeman might have sought 
customized translations of at least a few texts, especially if a scholar such 
as he attests to being so profoundly influenced by a predecessor’s thoughts. 
Such a quest, in Lindeman’s case, might have been helped by his presumed 
Danish heritage along with a number of visits to Denmark.

Stewart, one of the most thorough of Lindeman’s biographers, stated of 
The Meaning of Adult Education that “Grundtvig’s philosophy (…) jumps from 
every page” (Stewart 1987, 126). In the same book, however, he admitted 
how difficult it would be to do adequate research on Grundtvig with such a 
paucity of available English translations of his writings.

I faced a major—and insurmountable—hurdle in trying to define 
Nickolai Grundtvig only from review of those small portions of his 



work that have been translated into English. It became apparent 
that research into previously untapped (in this country) Danish 
language sources was essential. (STEWART, 1987:XVI)

In the face of this proclamation and despite fine research on a number 
of other angles, Stewart apparently did not jump this hurdle but went around 
it, using only the few available English translations of Grundtvig’s writings. 
Not only that, despite his credentials as a biographer, he apparently did not 
read, and certainly did not reference, Thaning (1972), Grundtvig’s official 
biographer, whose book in English was obtainable from Det Danske Selskab 
(now known as the Danish Cultural Institute).

On the other hand, Stewart uncovered newly available family sources 
to address the ancestry issue: “Eduard was certainly of German descent by 
birth (...) Denmark served a deep psychological need in Lindeman, the need 
to be something other than German by heritage” (STEWART, 1987:129). Up 
to the time of Stewart’s biography, principal adult educators had promoted 
the idea that Lindeman was Danish. As an example, Kidd’s foreword to a 
reprint of The Meaning of Adult Education stated: “His visits to Denmark, 
the homeland of his parents, affected him profoundly as is clear from the 
present book” (LINDEMAN, 1926/1961:XXIII).

An inquisitive scholar might wonder how Stewart, despite the inability 
to clear the translation hurdle, could so adamantly state that “Grundtvig’s 
philosophy (…) jumps from every page” of Lindeman’s book. How would 
he know that? Did he get the knowledge from American adult educators 
following Lindeman who had read Grundtvig? The answer to the last question 
is no. By the time of my 1989 review, no information on Grundtvig gleaned 
from his actual writings was available in Kidd (1959/1973), Bergevin (1967), 
Knowles (1970), or Houle (1972)—all major U.S. scholars of adult education. 
Houle, in fact, in his 1972 work entitled The Design of Education, boasted 
about his “elaborate” documentation of the field.

The [adult education] system proposed here owes much to the 
growth of thought in adult education and the credos and systems 
which have been widely espoused as guides to practice (...) the 
analysis of these topics rests on an elaborate documentary study 
which is summarized in the bibliographic essay at the end of the 
book. (HOULE, 1972:3)

And, credit indeed should be given to the thorough 66-page 
documentary section, except that it contained not a single work by 



Grundtvig. Moreover, Grundtvig was mentioned only twice, and briefly at 
that, in a spot about powerful leadership facilitated by the use of “the living 
word” (a Grundtvigian term that Houle did not define).

This group of four adult educators all praised Lindeman, however, 
with Knowles offering a glowing testament:

Eduard C. Lindeman was my first mentor (...) [The Meaning of 
Adult Education was] my chief source of inspiration and ideas for 
a quarter of a century. I still reread it once a year for the inspiration 
of seeing ideas that were formulated before 1926 that have only 
in recent times been validated by research. I regard Lindeman as 
the prophet of modern adult educational theory. (From Knowles’ 
foreword in STEWART, 1987:XI)

The old ditty known as ‘The House that Jack Built’ sets up an aphoristic 
model of how this citation train has unfolded in the United States: Brookfield 
(1984) quoting Knowles (1970) quoting Lindeman (1926/1961) who lived in 
the house that Grundtvig built.

Considering the above findings, among a number of other pieces  of 
evidence, I felt justified in 1989 in offering the following summary position: 
“Grundtvig’s andragogical philosophy had not been read—let alone critically 
examined or acknowledged through appropriate citation—by American 
adult education scholars despite his demonstrable impact on the field” 
(BROADBRIDGE, WARREN, & JONAS, 2011:357).

Grundtvig and Adult Education around the World

Twenty years later, upon invitation by Grundtvig-Studier wishing to 
give fresh currency to “Andragogy and N. F. S. Grundtvig: A Critical Link” in 
their focused context of Grundtvig Studies, I revisited the theme of reading 
and acknowledging through direct citation Grundtvig’s educational writings. 
The main question this time around was: Are the twenty-year-old criticisms 
still valid, even after expanding the search to include other lifelong learning 
scholars writing in English? The answer:

Most educators outside of Denmark (…) still seem not to have read 
Grundtvigian primary sources in translation (let alone in Danish), and are 
not quoting him in major books and articles produced on adult education 
(…) (WARREN, 2009:167)1

Some current examples of major works that exclude Grundtvig’s 
writings include:



 n �Adult and Continuing Education (Jarvis & Griffin 2003), a five-
volume work billed as the first comprehensive overview of the 
field of Western adult education and its major themes, consisting 
mainly of pieces from Britain and America, failed to explore 
Grundtvig’s contribution to the development of lifelong learning.

n �Adult and Continuing Education: Theory and Practice—an earlier 
work by Jarvis (1995)—discussed andragogy, Lindeman, and 
Knowles, but ignored Grundtvig completely, while mentioning 
People’s High Schools only in passing.

n �Handbook of Adult and Continuing Education (Wilson & Hayes 2000), 
published in 768 pages by the American Association  of   Adult  
and  Continuing  Education,  has been described by reviewers as a 
“definitive reference”; yet, Grundtvig was not mentioned, even in 
passing.

n �International Perspectives on Lifelong Learning (Istance, Schuetze, 
& Schuller 2002) produced one relevant sentence: “Denmark in 
the nineteenth century showed the way, and under the leadership 
of Grundvig [sic] gave birth to lifelong learning for participatory 
democracy” (p. 32). It would seem important to explore in some 
depth the perspective of a man who founded lifelong learning, the 
topic of this book. However, one sentence is all Grundtvig received, 
and it is difficult to ignore the misspelling of his name.

n �The Literature of Adult Education: A Bibliographic Essay (HOULE, 1992) 
provides the most ironic example of the continuation of the practice 
of sidestepping Grundtvig. Houle, twenty years after his 1972 work and 
three years after my criticism of it published in Adult Education Quarterly 
(the principal journal of adult education in the U.S.), now had access 
to three small translations of Grundtvig’s writings, and some of the 
texts featured his educational ideas. Houle’s work this time around 
was an even larger study of adult education and featured an analysis 
of documents with the stated goal of helping professionals find the 
necessary guidance to improve their practice of adult education 
in all areas. It included over 1200 lifelong learning-related books. 
Grundtvig had been mentioned at least in 1972; in 1992, his name was 
conspicuously absent from a lengthy index of international names. 
Included in the index were such questionable adult education references 



as Aristotle, Thoreau, Tolstoy, and Swift. In a meager two-page history 
of People’s High Schools, on the other hand, Houle cited Lindeman 
about an early study (Begtrup, Lund, & Manniche 1936) of this Danish 
institution: “Americans will still have difficulty in understanding the 
Danish movement, but (…) no one need now be satisfied with second-
hand interpretation” (p. 13). The double-irony of this observation about 
second-handedness from Lindeman, and as provided by Houle in his 
1200-volume study purportedly analyzing all areas of adult education, 
seems like a set-up for the well-known Danish sense of humor.

When secondary sources (writings about Grundtvig in an effort to “get 
the word out”) come into play, the story is different and a steady output is 
readily found. To name some examples, especially from nonAmerican fronts:

n �Grundtvig-Studier, an annual journal from 1948 with brief English 
summaries of its articles and occasional articles in English.

n �“Grundtvig’s Educational Ideas” by K. E. Bugge in N. F. S. Grundtvig, 
Tradition and Renewal: Grundtvig’s Vision of Man and People, Education 
and the Church, in Relation to World Issues Today (THODBERG & 
THYSSEN, 1983).

n �International Biography of Adult Education (THOMAS & ELSEY, 1985).

n �Heritage and Prophecy: Grundtvig and the English-Speaking World 
(ALLCHIN, JASPER, SCHJØRRING, & STEVENSON, 1993).

n N. F. S. Grundtvig: An Introduction to His Life and Work
(ALLCHIN, 1997).

n Thinkers on Education, Vol. 2 (MORSY, 1997).

n Democracy Is Born in Conversations: Recreating N. F. S. Grundtvig for 
Lifelong Learners Around the World (WARREN, 1998).

n �Grundtvig in International Perspective: Studies in the Creativity of 
Interaction (ALLCHIN, BRADLEY, HJELM, & SCHJØRRING, 2000).

n �Education for the People: Concepts of Grundtvig, Tagore, Gandhi and 
Freire (BHATTACHARYA, 2010).



When works in English focusing on Grundtvig’s education ideas in 
practice are featured, there are several major former or current organizations 
(four in Denmark and one in the U.S.) relevant to Grundtvig’s impact outside 
of Denmark.

n �Option, the journal of the Folk Education Association of America 
(FEAA), published a number of articles between 1976 and 1998 
about Grundtvig’s educational ideas and impact.

n �Nornesalen: Center for Research on Life Enlightenment and Cultural 
Identity was initiated in the 1990s to study Grundtvig’s transnational 
impact. Nornesalen produced a number of books, examples being 
Grundtvig’s Educational Ideas in Japan, the Philippines, and Israel 
(ZØLLNER, 1994), Canada and Grundtvig (BUGGE, 1999), Folk High 
Schools in Bangladesh (Bugge 2001), and Grundtvig’s Educational Ideas 
in Central and Eastern Europe and the Baltic States in the Twentieth 
Century (KULICH, 2002).

n �The Danish Cultural Institute (Det Danske Kulturinstitut) is the 
name established in 1990 for its predecessor Det Danske Selskab, 
which was founded in 1940 to promote knowledge about Danish 
history and culture. Primarily, it is a state- supported administrative 
agency that serves to arrange exhibitions, seminars, study tours, 
and publications. The latter include occasional works in English, 
sometimes about Grundtvig, such as Thaning’s (1972) biography 
and Thodberg and Thyssen’s (1983) edited volume focusing on 
Grundtvigian ideas “then and now.”

n �The Association for World Education (AWE) was begun in  the U.S. 
as the Association of World Colleges and Universities, but changed 
its name to AWE and its focus to individuals drawing inspiration 
from the principles of Grundtvig as well as other thinkers who have 
contributed to the ideas of enlightenment of life and global lifelong 
learning. Since 1973 it has published, in English, the Journal for 
World Education.

n �The Grundtvig Study Centre (GSC), University of Aarhus, 
commenced operations in 1988 as the Centre for Grundtvig Studies, 
and has evolved into an important institute dedicated to Grundtvig-
related research, publications, seminars, and conferences. GSC 
commissioned Allchin’s (1997) book as well as planned a much-



needed series of English translations of Grundtvig’s writings. N. F. 
S. Grundtvig. A Life Recalled: An Anthology of Biographical Source-
texts (BRADLEY, 2008) is the first in this series and is organized in 
four parts: Grundt-vig’s memoirs, memoirs of Grundtvig, a lengthy 
index to help readers understand the broader context of works 
written in the 1800s, and a prologue of significant dates relevant to 
Grundtvig’s life. The text selections will be of greatest resonance to 
those interested in history and religion.

Various individuals, as well as smaller organizations (such as 
the Japanese People’s High School Movement), also continue to assess 
Grundtvigian-related ideas and institutions. As well, occasional masters 
theses and doctoral dissertations pursue themes of relevance to Grundtvig.

Counting the number of People’s High School-like institutions 
worldwide has proved virtually impossible, largely because of definitional 
problems. Must a school be a “genuine” Grundtvigian People’s High School, 
an institution that bears a significant resemblance to the original, or a 
learning organization that incorporates a few features of Grundtvig’s ideas? 
Recognizing the problems in such an endeavor, AWE has chosen to focus on 
individuals outside of Denmark  who have been inspired by Grundtvigian 
principles and either acted or inspired others to act on them. My concluding 
essay in The School for Life offers briefs on some of these important inspirational 
figures who, overall, were influenced by visits to People’s High Schools in 
Denmark and/or through extensive discussion of Grundtvigian principles 
with knowledgeable Danes. Examples of key members of this international 
group, not to be confused with an exhaustive list, are offered below.

n �Eduard Lindeman, previously discussed at length, has arguably 
been the most important U.S. figure. As a result of his influence, 
American adult education has modeled its philosophy, if not its 
practice, on Grundtvigian ideas.

n �Miles Horton, co-founder of Highlander Folk School in 1932 in 
Tennessee, may be the best-known American practitioner of folk-style 
education. Highlander played a significant role in the labor union 
movement (1930s/40s) and in the American Civil Rights Movement 
(1950s). Closed in 1961 because of its activism, it has been reorganized 
as the Highlander Research and Education Center (known, now, for its 
cultural programs and short leadership courses).



n �Miles Tompkins inspired Jimmy Tomkins and Moses Coady, the 
forces behind the Antigonish Movement that established the 
credit union system throughout Canada. As educational tools, they 
used innovative study clubs and a six-week leadership school with 
Grundtvigian touch-points.

n �Shigeoyoshi Matsumae, creator of more than 100 private educational 
institutions, author of more than 60 books, created a Grundtvigian-
inspired legacy in Japan that endures. Founder of the Tokai 
University system, which targets engineering and the sciences, 
Matsumae saw to it that the university would have a Department of 
Nordic Studies.

n �Edicio de la Torre, an important resistance movement leader during 
the Marcos regime in the Philippines, established the Institute for 
Popular Democracy, Popular Education for People’s Empowerment, and 
the Education for Life Foundation (ELF) to fund these institutions. 
The ELF established a modified residential People’s High School 
without dedicated buildings or land, termed by Korsgaard as 
“the most successful Grundtvig inspired project, which has 
been sponsored from Denmark throughout the last 40 years” 
(KORSGAARD, 2002:25).

n �Julius K. Nyerere, premier and later president of Tanganyika, now 
Tanzania, sponsored the development of roughly 60 “development 
colleges.” Among other Grundtvig-inspired principles, Nyerere 
believed that adult education must be an integral, inseparable, 
part of a people’s and country’s life in order to contribute to their 
development.

n �Erica Simon, a French university professor who taught Scandinavian-
based courses, wrote a cyclopean doctoral dissertation on Grundtvig 
and founded a small People’s High School- like institution for French 
rural folk. No doubt regarded as the non-Dane most knowledgeable 
about People’s High School history, she gave a series of lectures at 
the Nordic Folk Academy in Sweden that eventually were translated 
into English.

n �Jawaharlal Nehru, Prime Minister of India, attested to his being 
inspired by Grundtvigian ideas.



Not least, there are new variations related to the Grundtvigian theme. 
Here are two examples.

n �The Traveling Folk High School (Den Rejsende Højskole) [DRH], 
begun in 1970, today claims 14 DRHs in eight different countries on 
four continents with over 6,000 “development instructors” having 
worked as DRH staff. Its webpage (DRH- school website 2010) 
identifies its mission as offering “study in practical, autodidactic 
and traditional courses about global issues, development work and 
the fight against poverty.”

n �The Lifelong Learning Programme (LLP), established and well funded 
by the European Parliament and Council, features partnerships, 
in-service training, and study visits to various countries. LLP sub-
programs include historical personages associated with various levels 
of education: e.g., Comenius (schools), Erasmus (higher education), 
Grundtvig (adult education), and Leonardo da Vinci (vocational 
education). The European Union (2010) published a pamphlet 
in English laying out the educational and cultural opportunities. 
Applications were invited beginning in 2010, and applicants may 
come from the 27 members of the European Union, as well as from 
Croatia, Iceland, Liechtenstein, Macedonia, Norway, and Turkey.

The School for Life

As The School for Life arrives in 2011, there are three main books 
containing some English translations of the educational writings of Grundtvig.

n �Jensen, N. L./Broadbridge, E. (trans.), Michelsen, W., Albeck, G., 
Toftdahl, H. and Thodberg, C. (eds.) (1984), A Grundtvig Anthology: 
Selections from the Writings of N. F. S. Grundtvig (1783-1872). Cambridge 
and Viby.

n �Knudsen, J. (trans. and ed.) (1976), Selected Writings: N. F. S. 
Grundtvig, Philadelphia.

n �Lawson, M. (ed.) (1991), N. F. S. Grundtvig: Selected Educational 
Writings, Skive.

The recent book by Bradley (2008) does not feature Grundtvig’s 



educational writings; however, its monumental index will help readers 
understand Grundtvig’s philosophical approach to life.

The Jensen/Broadbridge and Knudsen books are out-of-print and 
thereby not easy to obtain; moreover, the majority of the texts in these works 
do not deal with educational ideas. To its credit, the Lawson book was the 
first to be devoted exclusively to Grundtvig’s educational writings; however, 
to be even-handed in assessment, it has some translation issues and is 
constrained by its distribution network.

Despite these works in English, adult education scholars overall have 
not given Grundtvig his academic “due” by reading his available educational 
writings in English and citing him along with other major figures of 
educational thought. The “academic mystery” presented in the extended 
American example at the start of this essay is the clearest, but hardly the 
only, case of a seeming willingness to bypass Grundtvig’s actual writings 
when reflecting on a literature of lifelong learning. On the other hand, as 
stated, there are a number of fine books and articles in English that identify 
Grundtvig’s ideas and substantiate their international impact. And, there 
are many leaders worldwide who have been influenced by his philosophy. 
His influence and the impact of his ideas, however, have proceeded mostly 
through secondary sources (people writing about his ideas) and oral 
discussion. The latter circumstance is an irony that Grundtvig doubtless 
would have found intriguing, and perhaps delightful, given his belief in the 
primacy of this means of communication.

After Christen Kold, the “creator” of the Danish People’s High School 
system, established his Grundtvigian-based school in Ryslinge in 1851 
(chronologically third after Christen Flor’s and Rasmus Sørensen’s small 
People’s High Schools in Rødding (1844) and Uldum (1849), respectively, but 
the most important in terms of influence), the movement quickly spread 
throughout Denmark and across Scandinavia. Today, there are many People’s 
High School-like institutions, past and ongoing, that have made and continue 
to make contributions to the lifelong education of adults. As KORSGAARD 
(2002) has observed:

It is ingrained in the Danish self-understanding, that the Grundtvig 
inspired idea of adult education, as practiced by the folk high school 
institution, has proved its value again and again, and it cannot be 
questioned that it will make a major contribution to the development  
of the societies in the Third World. (KORSGAARD, 2002, p. 24)

It is not only the Third World, however, that can make use of these 



ideas. Around the world, lifelong learning is being embraced as never before.
In short, the time is long overdue to produce an authoritative English 

translation of the educational writings of N. F. S. Grundtvig. As the saying 
goes, however, easier said than done. Despite Grundtvig’s own, and often 
repeated, proclamation about writing being “dead words” and much inferior 
to “living words,” as alluded to above, some Danish scholars (e.g., Thaning 
1972), have pointed out he wrote himself to clarity (“at skrive sig til Klarhed” 
in his own words, Grundtvig 1819/1983, 332). It is estimated that Grundtvig’s 
output, much of it not published, could be stacked up 150 volumes high. 
In addition, his texts are usually filled with emendations and may exist in 
multiple versions as he returned to a theme over the many years of his life. 
Bradley (2008) chose the first two lines introducing his book as a quotation of 
Edmund Gosse (English critic, author, poet, circa late 1800s and early 1900s):

The writings of Grundtvig, whether in prose or verse, have never 
been attractive to me. They are so exclusively national as to be 
scarcely intelligible to a foreigner; they lie, if I may say so, outside 
the European tradition. (BRADLEY, 2008:29)

As a case in point, consider the following opinion from Grundtvig as 
contained in “The Danish Four-leaf Clover” (The School for Life, Chapter 5):

I really do believe that all that is beautiful and good can be 
translated into Danish with no loss whatsoever, while the best of 
Danish cannot be translated into any language, not even into 
English, without losing  at least the half of it. (The School for Life, 145)

Grundtvig, in one fell swoop, appears to self-evidentially corroborate 
Gosse’s judgment without need for another piece of argumentation. 
Nevertheless, this quotation existed on the title page of The School for Life 
for a brief period, because it also demonstrates the difficulty of translating 
and editing Grundtvig’s writings. I say briefly because, on further thought, 
we did not wish to have readers believe even the finest of efforts would only 
be worth half the original!

As one example pertaining to the “exclusively national” issue, 
translators and editors of Grundtvig’s writings might immediately think of 
the difficulty in producing a paragraph, let alone a single word, that would 
do justice to Grundtvig’s concept of folkelighed. As commonly accepted, 
the term is essential to his ideas about popular education; however, 
taking the concept into another language is likely to produce some degree 



of misunderstanding. A popular Danish web source, Den Store Danske: 
Gyldendals åbne encycklopædi (www.denstoredanske.dk), explains in Danish 
that the term was created in the Romantic era of the eighteenth century by 
Herder (German), and represents an idealized concept of heritage. Heritage, 
in this sense, refers to unity among people in a geographic area along the 
lines of language, history, nature, values, and visions of future goals. Trying 
for a more particularized definition, one might further try to describe the 
concept as the real, unaffected culture of “everyman” in a homogeneous 
country: national, but not nationalistic.

English translations of the term, however, often have resorted to some 
version of folk, which, in the American mind, may conjure up visions of 
folk culture, folk dance, folk songs, even folksiness (all of which can be 
thought of as rustic and country, not necessarily in a positive way). The 
English transplant of a Grundtvig-inspired school often has been called a 
folk high school—a term that may signify to English speakers two things it is 
not: a “high school” in Americanstyle education and “folksy” by definition 
where one might go to engage profitably in basket-weaving and dancing but 
not an engrossing search for one’s meaning of life. The translation/editing 
team of The School for Life struggled with this problem as one of its first 
items of business, finally deciding to use the term “People’s High School” as 
a reasonable, if not totally adequate, substitute for Grundtvig’s folkehøjskole 
in which the concept of folkelighed is firmly embedded.

Apart from the “national” problem inherent in Danish, three challenges 
appear to stand out among the additional difficulties of editing Grundtvig’s 
writing into readable English. First, Grundtvig wrote extended sentences 
with new subjects and verbs turning up after yet another conjunction. 
Second, his writing is filled with the use of a term differentiated through 
contextual meaning rather than by adjectival modifier. Third, unreferenced 
demonstrative and relative pronouns (this-, that-, and which-words) abound 
in multiple lots sometimes stretching over pages.

As an example, at one key point in the text of The School for Life after 
following seven this-words back to their seeming source, the goal was 
an undifferentiated use of enlightenment of life which, in this case, was 
not the genuine article but non-genuine enlightenment. The editing team 
wisely chose to help the international reader by shortening sentences, 
differentiating a term by its types (when appropriate), and providing 
immediate antecedents for ambiguous pronouns. The richness of 
Grundtvigian writing is not reduced by enhancing its readability.

And there is much richness to be found in Grundtvig’s educational 
writings. His ideas were far ahead of their time; his writings are extraordinary 

http://www.denstoredanske.dk


for their powerful argument that education should be available to all people 
in the “school for life,” as well as for their sheer exuberance, inclusiveness, 
and sophistication along with their contradictions, verbosity, and willingness 
never to pull a punch.

In the end, an international audience can now discover the wit and 
wisdom of N. F. S. Grundtvig. Here is a sample of his writing at its most 
vigorous (from “A Congratulation to Denmark on the Danish Dimwit and the 
Danish High School,” The School for Life, Chapter 15):

On the other hand, I think this result [the many positive benefits 
of People’s High School education for all] will be completely 
impossible if, only for one more generation, we retain and expand 
our completely un-Danish and unnatural and equally headless 
and heartless school system [wrong-headed German-style 
education], with all its consequent cold-heartedness, brain-
constipation, brain-inflammation, dullness, lethargy, slave 
mentality, tinsillitis, and all manner of popular and human 
wretchedness. (The School for Life, 317)2

Such an admonition! Such energy! Such desire to contribute to the 
betterment of society! With The School for Life, an international audience 
now has a book through which directly to benefit from, and to enjoy, the 
communication vitality and probative intelligence of N. F. S. Grundtvig and 
his novel idea that learning should suit its students rather than the other way 
around.

Notes

1 It should be kept uppermost in mind that my research question and findings fall within an English-
speaking parameter. Nevertheless, this observation holds true for other non-Danish languages, even 
German. For example, Friedenthal- Hasse (1987) noted that Grundtvig’s “influence was felt [in Germany] 
through the effect of his life and indirectly through his practical work, not through a direct assimilation 
of his written work.” A recent and extensive general Grundtvig anthology in German (Bugge, Jørgensen, & 
Lundgreen-Nielsen, 2010), however, does offer translations of three complete pamphlets by Grundtvig on 
adult education in People’s High Schools.
2 The following point may seem too subtle and lengthy to suit the body of this text, but is included as 
a footnote because it relates both to Gosse’s idea of Grundtvig’s writings lying “outside the European 
tradition” as well as to the difficulty in recreating Grundtvig’s ideas for non-Danish-speaking readers. 
In the quoted passage in which Grundtvig condemns the current educational system in Denmark, 16 of 
the principal English words derive from Latin and  one from Greek, whereas none of the corresponding 
Danish words is taken from either language. Why is this important? In his writings, Grundtvig overtly 
criticized Latinized education as being both elitist and dead, and wanted education to be conducted 
in Danish and available to everyone (not just those destined for a scholarly life). Knowing a variety 
of languages (as a scholar, himself), Grundtvig used German loan words dating from around the 14th 
century onward (e.g., nouns and verbs with the prefix “Be-/be-“) that were accepted in his day as normal 



Danish, but cleared his writing of any linguistic influence from ancient Rome or Greece. This observation 
is not restricted to the cited passage but applies to his writings overall. Grundtvig took care to use Anglo-
Saxon, Scandinavian, or Norse languages whenever possible, while studiously avoiding words derived 
from Latin. Thus, while English readers may still appreciate the content of the passage chosen to end 
this essay, it also is likely true that the “ring of the Danish words” will not be felt in the same way as they 
would be if read or heard in their original language by Danish speakers. Also, it is debatable whether his 
writings lie outside the European tradition so much as endeavor to create, and thereby lie fully inside, a 
European tradition in which languages of nations are not dependent on so-called classical languages 
of an antiquated and bygone era. As Grundtvig appreciated full well, most of the Roman churchgoers 
in antiquity couldn’t understand a word of the services conducted in Latin. Finally, none of the words 
in this citation has been invented or “coined” by Grundtvig, even “tinsillitis”, which I initially thought 
must be a typographical error applied to “tonsillitis”. But no. Tinsillitis is an imaginative English-coined 
word for the Danish word Glimmersyge. In the end, however, these fascinating features of Grundtvig’s 
language choices remain a subtext to ideas he relentlessly tried to express as clearly as possible, and 
thus continued to modify, throughout his life. Although English readers of The School for Life may miss a 
portion of the native aural aesthetic, most importantly the power of Grundtvig’s ideas shines through from 
Danish to English, as powerful ideas are wont to do, to help us coax worthy words of  the past into living 
words of today that may help illuminate our way. N.B.: I am indebted to Flemming Lundgreen-Nielsen for 
his expert reconnaissance through Grundtvig’s word choices and their linguistic roots.

Abbreviations

The School for Life: Broadbridge, E., (trans. & ed.), Warren, C. (ed.), and Jonas, U. (ed.) 
(2011), The School for Life: N. F. S. Grundtvig on education for the people, Aarhus.

Bibliography

Works by Grundtvig
Bradley, S. A. J. (trans. & ed.) (2008), N. F. S. Grundtvig / A life recalled: An anthology 
of biographical source-texts, Aarhus.

Broadbridge, E., (trans. & ed.), Warren, C. (ed.), and Jonas, U. (ed.) (2011), The School 
for Life: N. F. S. Grundtvig on education for the people, Aarhus.

Grundtvig, N. F. S. (ed.) (1819/1983 rpt), Danne-Virke, IV, Højbjerg, (a philosophical / 
poetic / polemical Copenhagen-based journal with most of the articles written 
by Grundtvig, himself). (Danish language.)

Jensen, N. L./Broadbridge, E. (trans.), Michelsen, W., Albeck, G., Toftdahl, H., and 
Thodberg, C. (eds.) (1984), A Grundtvig Anthology: Selections from the writings 
of N. F. S. Grundtvig (1783-1872), Cambridge and Viby.

Knudsen, J. (trans. & ed.) (1976), Selected Writings: N. F. S. Grundtvig,
Philadelphia.



Lawson, M. (ed.) (1991), N. F. S. Grundtvig: Selected educational writings, Skive.

Works by others
Allchin, A. M. (1997), N. F. S. Grundtvig: An introduction to his life and work, Aarhus.

Allchin, A. M., Bradley, S. A. J., Hjelm, N. A., and Schjørring, J. H. (eds.) (2000), Grundtvig 
In International Perspective: Studies in the creativity of interaction, Aarhus.

Allchin, A. M., Jasper, D., Schjørring, J. H., and Stevenson, K. (eds.) (1993), Heritage 
and Prophecy: Grundtvig and the English-Speaking world, Aarhus.

Aristotle (2009), Rhetoric (Roberts, W.R., trans.), Whitefish, Montana. Begtrup,  H.,  
Lund,  H.,  and Manniche,  P.  (1936)  The Folk High Schools of Denmark and the 
Development of a Farming Community (3rd ed.), Oxford.

Bergevin, P. (1967) A Philosophy for Adult Education, New York. Bhattacharya, 
A. (2010) Education for the People: Concepts of Grundtvig, Tagore, Gandhi and 
Freire, Rotterdam.

Bhattacharya, A. (2005) “Tagore, Gandhi and Freire / synthesizing their 
educational thoughts with that of Grundtvig: Viewed from a third world 
perspective”, Journal of World Education, 35 (2), 10-25.

Brookfield, S. (1984), “The Contribution of Eduard Lindeman to the Development of 
Theory and Philosophy in Adult Aducation”, Adult Education Quarterly, 34, 185-
196.

Bugge, K. E., Jørgensen, T., & Lundgreen-Nielsen, F. (eds.). (2010), N. F. S. Grundtvig: 
Schriften in Auswahl, Göttingen. (German language.)

Bugge, K. E. (2001) Folk High Schools in Bangladesh, Odense. Bugge, K. E. (1999), 
Canada and Grundtvig, Vejle.

Bugge, K. E. (1983), “Grundtvig’s Educational Ideas”, 211-225, in Thodberg, C., and 
Thyssen, A. P. (eds.), N. F. S. Grundtvig, Tradition and Renewal: Grundtvig’s vision 
of man and people, education and the church, in relation to world issues today, 
Copenhagen.

Den Store Danske: Gyldendals åbne encycklopædi (2011), <http://www.den-
storedanske.dk>. (Danish language.)

DRH-school website (2010), <http://www.drh-movement.org>.

http://www.denstoredanske.dk
http://www.denstoredanske.dk
http://www.drh-movement.org


European Union (2010), “What’s in It for Me? EU opportunities in education, culture 
and youth”, Luxembourg.

Friedenthal-Haase, M. (1987), “N. F. S. Grundtvig and German Adult Education: 
Some observations on the intercultural reception of theory”, Studies in the 
Education of Adults, 19 (1), 13-25, Leicester.

Houle, C. O. (1992), The Literature of Adult Education: A bibliographic essay, San 
Francisco.

Houle, C. O. (1972), The Design of Education, San Francisco.

Istance, D., Schuetze, H. G., and Schuller, T. (eds.) (2002), International Perspectives 
on Lifelong Learning. Philadelphia.

Jarvis, P. (1995) Adult and Continuing Education: Theory and practice, New York.

Jarvis, P., and Griffin, C. (eds.) (2003), Adult and Continuing Education: Major 
themes in education, 5 vols., London.

Kidd, J. R. (1959/1973 rpt), How Adults Learn, New York.

Knowles, M. S. (1970). The Modern Practice of Adult Education: Andragogy versus 
pedagogy, New York.

Korsgaard, O. (2002), “Education for Life Foundation / The Philippine-Danish folk 
schools – Paaralang bayan paaralang buhay” in “Other Dreams, other Schools! 
Around N. F. S. Grundtvig and the Danish folk high schools” (special edition), Journal 
of World Education, 32 (2), 23-27, Viby Sj.

Kulich, J. (2002), Grundtvig’s Educational Ideas in Central and Eastern Europe and 
the Baltic States in the Twentieth Century, Copenhagen.

Lawson, M. (ed.) (1991), N. F. S. Grundtvig: Selected educational writings, Skive.

Lindeman, E. C. (1926/1961 rpt), The Meaning of Adult Education, Montreal. Morsey, 
Z. (ed.) (1997), Thinkers on Education, Vol. 2, Lanham, Maryland.

Stewart, D. W. (1987), Adult Learning in America: Eduard Lindeman and his agenda 
for lifelong education, Malabar, Florida.

Thaning, K. (1972), N. F. S. Grundtvig (Hohnen, D., trans.). Odense.



Thodberg, C., & Thyssen, A. P. (eds) (1983), N. F. S. Grundtvig, Tradition and Renewal: 
Grundtvig’s vision of man and people, education and the church, in relation to 
world issues today, Copenhagen.

Thomas, J. E., & Elsey, B. (1985), International Biography of Adult Education. 
Nottingham, U.K.

Warren, C. (2011), ”The International Reception of N. F. S. Grundtvig’s Educational 
Ideas”, 350-369, in Broadbridge, E. (trans. & ed), Warren, C. (ed.), & Jonas, U. (ed.), 
The School for Life, Aarhus.

Warren, C. (2009), “Andragogy and N. F. S. Grundtvig Revisited”, Grundtvig- Studier, 
60, 165-172 and 269-270.

Warren, C. (int. & ed.) (1998), Democracy Is Born in Conversations: Recreating N. F. 
S. Grundtvig for lifelong learners around the world, Nyack, NY.

Warren, C. (1989), “Andragogy and N. F. S. Grundtvig: A critical link”, Adult 
Education Quarterly, 39 (4), 211-223.

Wilson, A. L., and Hayes, E. R. (2000), Handbook of Adult and Continuing Education, 
New York.

Zøllner, L. (1994), Grundtvig’s Educational Ideas in Japan, the Philippines, and Israel, 
Vejle.

The paper is substantially the text of a public lecture presented to the Grundtvig 
Research Conference at Aarhus, Denmark, to celebrate the launch of The School 
for Life on 30 August 2011.



When We Sing Together: 
Zilphia Horton and the Heart of 
Highlander Folk School

Carrie Ann Welsh

ABOUT THE AUTHOR
CARRIE ANN WELSH   Program director of the Center for Ethics and 
Education at the University of Wisconsin-Madison, USA, managing it, 
planning and facilitating meetings, acting as supervisor and mentor 
of students and producing curriculum materials.



Journeying to central Appalachia in the 1930s, over in the green foothills 
of the east Tennessee town of Monteagle, you’ll find the original site 
of Highlander Folk School. There, cool clouds settle in the ancient 

Appalachian Mountains, smoldering in the haze. Close your eyes and you may 
hear singing. Perhaps it is the voice of folk singer and activist Zilphia Horton, 
the “singing heart of Highlander.” Through exploring Zilphia’s cultural 
work at Highlander (CARTER, 1994) from 1935 to 1956, we can trace Danish 
philosopher N. F. S.  Grundtvig’s influence in the southeastern United States. 

Highlander co-founder Myles Horton visited Denmark in 1931. He 
returned to Tennessee a year later with dreams of bringing Grundtvig’s folk 
school vision to the southern US. We see Grundtvig’s influence foremost in 
the school’s original name: Highlander Folk School. Now called Highlander 
Research and Education Center, the school still exists today in New Market, 
Tennessee, where for decades it has educated generations of activists in 
social movements, addressing issues relating to working people, civil rights, 
globalization, environmentalism, and LGBTQ rights. 

The second legacy of Grundtvig is also a legacy of Highlander: 
singing together. Tracing Grundtvig’s influence on Highlander, one person 
in particular stands out as the lineage holder of Grundtvig’s ideals: Zilphia 
Horton, the school’s first cultural director. Married to Myles Horton, she 
was a folk singer and activist who joined the school’s staff in 1935, just as 
Highlander was establishing its place in workers’ education. Zilphia is 
perhaps best known for adapting the immensely popular anthem “We Shall 
Overcome” to social justice movements in the 1940s. Her cultural pedagogy, 
especially the use of group singing, made Highlander a place of participatory 
education for workers during her tenure.1



Singing has often been a powerful tool of movement building across 
culture, cause, and time. Grundtvig knew this when he emphasized group 
singing as an exercise in forming a national identity in 19th century Denmark. 
Zilphia Horton was aware of this when she developed Highlander’s folk 
approach to workers’ education in the New Deal-era United States. What 
Grundtvig and Zilphia shared was a theory of collaborative epistemology: 
that we don’t know what we know until we share it, and that what we learn 
together is more meaningful than individual insight. One way “education for 
life” was awakened for both educators was through singing. 

Schools for life

It was Myles Horton who visited Denmark to learn more about 
Grundtvig and Danish folk schools. After spending time as a student at 
Cumberland University, Union Theological Seminary, and the University of 
Chicago, he sought an educational path that would go beyond formal book 
learning. In 1931 he went to Denmark, where he spent time learning the 
Danish language and visiting folk schools. He writes in his autobiography 
that he was more interested in learning about the early history of folk 
schools than he was in exploring their modern evolution. “There’s much to 
learn from how things get started,” he wrote. “You can’t cut off the top of a 
tree and stick it in the ground somewhere and make it grow—you have to 
know about the roots.” (HORTON, 1998:51). Roots were important to Myles, 
symbolizing a steadfastness that grew from honoring connections to the 
past and to each other.

Myles was fascinated with Grundtvig’s philosophy of education and 
wrote extensively of this influence in his autobiography, The Long Haul. He 
was particularly enthralled with Grundtvig’s vision of a School for Life that 
would replace the “lifeless academic schooling” he had participated in for 
most of his life as he attended various universities, seminaries, and private 
institutions (HORTON, 1998:51).

Drawn both to Grundtvig’s educational philosophy and the historical 
figure of Grundtvig, Myles felt a personal connection to the bishop. Both 
figures were resilient and oriented toward helping others. “I saw him as a 
rebel with prophetic insights,” Myles wrote later, “a champion of the poor 
and voiceless.” He noted that he and Grundtvig had undergone similar 
character-building adversities as young men: “I imagined how the terrible 
economic depression which he experienced at the age of twenty-seven—
about my age at the time—must have affected him, just as the depression 
then paralyzing the United States was affecting me.” Myles (1983) describes 



Highlander’s early program as having been “shaped by the Great Depression 
of the 1930s,” a time he described as “a turbulent period of despair and 
creativity.” Seeing himself and his people in Grundtvig’s writings, Myles 
was determined to bring about changes in the United States like those 
Grundtvig had accomplished in Denmark (HORTON, 1983).

To Myles, the purpose of education was not only the knowledge 
that teachers were expected to impart, but also the relationships students 
developed with others, a key idea that would guide Highlander’s philosophy 
of solidarity. “The people would find their identity not within themselves 
but in relationship with others,” Myles (1998:52-53) wrote of Danish 
folk schools. Singing together was one of the most compelling means 
of connection. Myles discovered that Grundtvig “believed that through 
songs and poetry, students could grasp truths that might otherwise escape 
them, and that singing in unison was an effective way of inspiring people 
and bringing them closer together.” In a journal he kept during his time 
in Denmark, Horton listed specifics that might be “particularly useful in 
the future,” among them: peer learning, social interaction in nonformal 
setting, a highly motivating purpose, and group singing.8  Singing in unison 
would become a major component of Highlander education, especially 
once Zilphia arrived.

Workers’ education in the 1930s

Myles returned to Tennessee, and in 1932, he founded Highlander 
Folk School Highlander Folk School with Don West and James Dombrowski 
(GLEN, 1996).  Highlander began as a school for workers’ education, and in 
the history of schools for workers in the 1930s, Highlander stands out for its 
emphasis on art, music, and drama. 

In response to widespread unemployment during the Great Depression, 
President Roosevelt’s New Deal in the 1930s focused on economic revival 
through programs aimed at building infrastructure, providing jobs, and 
educating the workforce. Several projects run by the Works Progress 
Administration and other programs supported workers’ education and 
arts education. Workers’ education in particular embraced an appeal to 
the people by combining vocational and industrial skills in the hopes of 
buttressing democracy through education. 

Workers’ education took several different forms during the 1930s, 
from government-sponsored New Deal programs to workers’ education 
programs directly affiliated with labor unions. According to historian 
Joseph F. Kett (1994:359), workers’ education “was a loose cannon on the 



deck of the labor movement.” Open to such varied interpretations, some 
programs promoted a traditional liberal education, some used education 
to radicalize workers, and some, like Highlander, combined radical 
politics, workshop-based training, and folk arts to create something new 
– a pedagogy that combined music and solidarity building to empower 
individuals and develop leaders for local movements. Highlander 
historian Frank Adams (1980:234) proposes that this unspecific goal 
is intentional, “letting the people it serves and the times they live in 
define precisely what they mean.” Highlander owes its longevity to this 
adaptability. 

Highlander differed from other labor schools in several ways. For 
one, it offered shorter six-week sessions in a less academic, workshop 
style. Furthermore, it identified as a “folk school,” distinct in its approach 
to student-based instruction and an arts-based curriculum. Like other 
labor colleges, Highlander was dedicated to social change, but it was most 
concerned with empowering individuals through group building and 
arts education. Moreover, unlike most southern schools, Highlander was 
racially integrated. 

	 Like workers’ education in Denmark, Highlander saw its students as 
whole people with robust lives and experiences. Though their ideological 
profiles differed, workers’ colleges in Denmark a natural extension of 
Grundtvig’s folk schools (KORSGAARD, 2015). These two types of schools 
shared the premise that workers’ education should not view the worker 
simply as a student but as a person whose labor was only one part of their 
life. Workers’ education in Denmark and at Highlander both stressed the 
importance of community. As Grundtvig wrote, “human life can only 
reach its fulfillment in community.” (KORSGAARD, 2015:324)   Workers’ 
education saw its purpose through learning together.

While similar in pedagogical approach and ideology, the curriculum 
of Highlander departed from traditional Scandinavian folk schools in 
that it did not emphasize academic or vocational skills. Adams describes 
Highlander’s more radical approach to education: “Highlander, like 
the Danish folk high schools before it, did not disavow teaching basic 
knowledge, but students at Highlander were not taught to adjust to 
exploitation.” (ADAMS, 1980:221) By 1935, Highlander was offering classes 
in the basics of union-building: labor history, union problems, public 
speaking, parliamentary procedure, economics, and labor journalism 
(GLEN, 1996:64). It also offered programs in labor drama and the arts. 
These classes would provide Zilphia with the essentials of a folk approach 
to labor organizing.



Zilphia’s roots

Though Myles Horton had visited Denmark and observed Grundtvig’s 
educational influence firsthand, it is through Zilphia Horton’s cultural 
work that we can best trace the lineage of Grundtvig at Highlander. Myles 
acknowledges in his autobiography that “although a cultural program was 
one of our objectives from the beginning, it didn’t really get going until 
Zilphia Johnson, a young woman from Paris, Arkansas, came as a student 
in 1935.” (HORTON, 1998:75) Zilphia’s ability to “bring out the talents of 
her audience” aligned precisely with Highlander’s folk approach (AUSTIN, 
1991:49-52).

Born in 1910, Zilphia was raised in a wealthy white family in a poor 
community in Paris, Arkansas, a town of 1,500 in the rolling forested hills of the 
Ozarks. (WILLENS, 1988:29) Drought, depression, and eventually Prohibition 
left few employment options besides mining. (ARKANSAS HISTORIC 
PRESERVATION PROGRAM, s.d.) Coal was quite literally the foundation of 
Paris’s economy through the early twentieth century; in 1935, 1,044 workers, 
most of the working-age population, spent long hours in the mines.

Her father worked for the Paris Purity Coal Company as a mine 
superintendent. Despite the economic hardships many Paris residents 
faced, the Johnson family prospered. Zilphia had private music lessons 
and studied music and drama at the College of the Ozarks, graduating in 
1931. (WELKY, 2013:109) Though she benefited from her family’s wealth, 
she used her musical talents to advocate for the working class, often to her 
father’s chagrin.

In 1930, Zilphia’s hometown welcomed Reverend Claude Williams, 
the new pastor of the town’s Presbyterian congregation. Williams, a Social 
Gospel preacher, was dedicated to the social justice teachings of the New 
Testament. Williams was a “lightning rod” for young southerners like 
Zilphia and her radicalized peers. (GELLMAN;ROLL, 2011:56) A Christian 
Socialist and antiracist, he taught Zilphia much about engaged, spirited 
activism. 

Williams, like other Social Gospel preachers in the 1930s, believed the 
New Testament teachings to be revolutionary and used biblical passages 
to support the labor movement. According to Grundtvig scholar Uffe 
Jonas (2015:187), “Grundtvig’s entire line of thought is based on one of the 
most radical statements in the New Testament:” the breaking away from 
our earthly attachments, the very same thing Williams was asking of his 
disciples.2  Taking Williams’s teachings to heart, Zilphia would soon leave 
her family and head east to Tennessee.



Music was central to Williams’s ministry and Zilphia was drawn 
to this approach. (HAYS; KOPPELMAN, 2003:5) She likely got the idea 
of adapting familiar hymns to the labor movement from Williams. This 
practice of adapting well known hymns to social movements was common. 
Songs that were easily adapted were called “zipper songs.” Lee Hays, 
a prominent political folk singer who also spent time with Williams in 
Arkansas, credited Williams with the birth of the zipper song movement. 
Simple songs with a familiar melody and repetition so that new lyrics 
could be interchanged, or “zipped” in, to suit the context, zipper songs 
later became a significant part of Zilphia’s work at Highlander. “Because 
they are very rhythmic and full of bounce, they’re inviting,” Hays (2003:63) 
wrote of zipper songs.3

Ralph “Teffie” Tefferteller, who co-directed music and dramatics 
with Zilphia until 1938, described these types of songs in an interview with 
longtime Highlander leader Candie Carawan:

The old songs became vehicles for carrying new messages, and 
singing became a unifying force. And because of those deep 
rooted traditions of singing in churches and homes, it was very 
natural that singing should develop in the Southeastern part of the 
country as a natural adjunct to the struggle to overcome inhuman 
situations and to deal with them in song. Preachers and workers 
all had this sort of experience, whether they were Blacks or Whites 
(ERENRICH; CARAWAN, 2018).

Much like music at a church revival, zipper songs were so familiar 
and widely appealing that they helped to create community, organize across 
background, and build a movement. 

One classic example of a contemporary zipper song was by iconic 
American folk singer Woody Guthrie, who adapted new lyrics to the melody 
of his “Lonesome Valley” tune. The original lyrics begin:

You gotta walk that lonesome valley
You gotta walk it for yourself
Nobody here can walk it for you
You gotta walk it by yourself4

The zippered version, adapted to the labor movement of which 
Guthrie’s music was an integral part, goes:



You gotta join that one big union
You gotta join it by yourself
Everybody here will join it with you
You gotta join the one big union by yourself5

Endlessly adaptable, zipper songs laid a foundation for Zilphia’s “folk 
approach” to music pedagogy. 

	 While Zilphia admired Claude Williams, others did not. To more 
traditional Paris residents, he was a dangerous radical. His determination 
to uplift the workers of the distressed town caused a deep cleavage between 
himself and community leaders, and ultimately between himself and the 
elders of his own church community. Eventually, it would also rend a rift 
between Zilphia and her father. 

	 Zilphia, raised in a wealthy white family in a poor community in 
Arkansas, was perhaps an unlikely Williams disciple. She no doubt knew, 
early on, that her involvement with Williams meant trouble. Williams was 
a staunch supporter of the United Mine Workers (UMW) and believed the 
potential of the labor union to be as transformative to economic inequity as 
a religious conversion could be to the health of the human spirit. Putting his 
faith in the union, he said:

You will not find true Christianity in most churches, but you will find 
it in a miners’ union hall. I have seen it and tested it in my contact 
with the rank and file of the United Mine Workers through the field. 
The union is the only thing potentially stronger than the satanic 
system of capitalism. It is the living expression of the brotherhood 
of man, of the humble poor people who are the elect of God 
(BELFRAGE, 1944:101).

	
Williams sees true Christianity as the ground for union solidarity; 

Grundtvig employs the church as an archetype for a collective identity. He 
describes the state as “the physical heart-muscle that distributes and guides 
the spiritual streams that emanate from the larger heart of civil society.” 
(JONAS, 2015:176) Grundtvig, like Williams, emphasizes the social “heart-
relations” that people share: “if we are to conceive of the State from its 
foundations, we must see it in our hearts!” (JONAS, 2015:175) A shared vision 
formed the foundation, or the heart, of solidarity.

	 Zilphia, herself the “singing heart of Highlander,” (CARTER, 1994) 
echoes this sentiment of the importance of shared belief, a common 
cause. As she put it: “Singing, poetry, literature — all these things that we 



think make life richer — are like the water lilies. What’s at the top is really 
dependent on what goes on underneath.” (GLEN, 1996:43)  She believed that 
before people could sing, they had to believe in what the songs meant to 
them. Just as Grundtvig’s living word was at the heart of connecting people, 
the muddy roots of a water lily, invisible but essential, would represent the 
most important part of Zilphia’s folk pedagogy. 

Williams’s radical beliefs often put him at odds with the church, and 
he was fired from his pastorate position in Paris in 1934 “on the grounds that 
he had neglected his congregation, that he had espoused Communism, and 
that he had preached beliefs not recognized by the church.”6 Meanwhile, 
Zilphia’s association with Williams put her at odds with her family. When 
she joined Williams in his organizing efforts at her father’s mine, her father 
cut ties with her, disowning her for her “revolutionary Christian attitudes.” 
In the wake of these events, both Williams and Zilphia left Paris—Claude 
to another post elsewhere in Arkansas, and Zilphia to Highlander in 
Tennessee. One support for their departure was Howard Kester, a friend 
of Williams and fellow Social Gospel preacher. Kester believed that Zilphia 
needed to learn the fundamentals of labor organizing and that Highlander 
would be the best place to start. Kester knew the founders of Highlander 
and was familiar with their reputation for offering a distinct approach 
to workers’ education. He correctly predicted her impact: “You would 
also be able to make a genuine contribution to the school yourself,” he 
wrote. While Kester could not possibly have foreseen how valuable her 
musical and pedagogical contributions to Highlander would be, he likely 
saw in Zilphia what Williams and Hays had seen: a lively, talented, and 
independent woman eager to use music to bring about a new world.

Folk approach to workers’ education

Zilphia came to the mountains of Highlander Folk School in January 
1935.37 Her education in classical music provided an anchor for Highlander’s 
musical legacy, and her hands-on activism experience on the picket lines 
in Arkansas created a way for her to adapt her artistic skills to building the 
labor movement through education. Though she’d only signed up for a six-
week workshop, she soon became a permanent figure at the school. Shortly 
after the workshop ended, Zilphia and Myles married in a small ceremony 
at their home. 

Her arrival at Highlander marked the point at which the school’s folk 
approach actually emerged. “That was the beginning of what really became 
Highlander,” Myles noted of her arrival. Myles said he learned “a tremendous 



lot” from Zilphia. She “brought in a whole new cultural background,” 
he recalled, “drama and dance and music, oral history, storytelling—all 
kinds of things that I’d grown up knowing but just hadn’t thought of as 
being related to learning.” Perhaps as much as Myles’s own training in 
the folk schools of Denmark, Zilphia’s contribution of a folk approach to 
workers’ education helped Highlander to clarify its mission as a school 
that supported a people-based pedagogy of arts education for the labor 
movement.

	 Together, Zilphia and Myles developed a folk approach to workers’ 
education unique to Highlander. Early in the school’s development, the 
two leaders laid out their vision for the school’s educational philosophy. 
In keeping with the adaptive philosophy it described, this manuscript was 
very much a living document, with edits penciled in the margins.38 In it, the 
Hortons (s.d.) insisted that effective education needed to be “approached 
by starting where the people are and building on their experiences.” A 
good education needed real roots and a shared vision.

	 Zilphia and Myles began with the basics. What do workers want? A 
flourishing life. “Generally speaking,” they wrote, workers “are interested 
in making a living and having some pleasure; in wishing for, but not 
knowing how to get, cultural, social, and intellectual opportunities, a 
better life for themselves and their children.”7 (WORKERS’ Education, s.d.) 
Contemporary folk schools in Denmark had a similar premise. In 1930, 
the Workers’ Education Association turned the Grundtvigian People’s High 
School in Roskilde into a Workers’ High School. A principal’s remarks at the 
occasion were that workers’ high schools “seek to build a higher arch over 
the worker’s lives and endeavors.” (KORSGAARD, 2015:324) What workers 
wanted went beyond their identities as simply workers.

In a sense, two pedagogical turning points mark the early history of 
Highlander, and Zilphia’s influence run through them both: her involvement 
in developing a folk approach to workers’ education and her contributions 
of art and music to creative organizing. Her emphasis on group singing 
valued the process, not just the product, of song-making. Under her 
instruction, along with Ralph “Teffie” Tefferteller, who co-directed music 
and dramatics with Zilphia until 1938, the cultural program at Highlander 
gained national and even international attention.

Music and the labor movement

As the United States struggled through the Great Depression of 
the 1930s, folk art experienced a cultural resurgence. Folk music in 



particular appealed to people affected by the downfallen economy. 
The American folk music revival, with its songs of struggle and hope, 
offered a songbook for the working class as folk musicians like Woody 
Guthrie traveled through the distressed towns of the United States. It was 
not simply that folk songs could be used as a salve for those enduring 
oppression; the ideas behind those songs were a force for change. Folk 
music, especially singing together, was seen by many contemporary folk 
singers and activists as a weapon against injustice. “Ideas can become 
weapons when embodied in the thinking of the people who use them and 
make them an extension of their life experience,” Myles Horton (s.d.) 
later wrote.

Zilphia was warm and relatable, which made her a natural fit for 
organizing. Civil Rights activist and later Highlander workshop director 
Septima Clark remembered Zilphia’s ability to “bring a little cheer” 
(CLARK, BLYTHE, 1962:126) into the “drab, hard lives” (ADAMS, 1980:221) 
of local miners and farmers. Her powerful voice and classical training 
gave her skills to learn songs quickly, but her talent was not intimidating 
to the people she led in singing. Folk singer Pete Seeger described Zilphia’s 
“beautiful alto voice, an unpretentious rare voice” as “not the show-off 
kind.” Woody Guthrie wrote to Zilphia in 1948, admiring her talent and 
referring to her in third person as if she were a household name: “We sure 
do need lots more flat footed deep breasted voices like Zilphia Horton’s 
around this world.” (ADAMS, 1980:221) Pete Seeger admired her ability to 
bring ease to her audience. “Zilphia, in her straightforward directness, 
couldn’t help but affect anybody who came into contact with her and her 
singing,” Seeger noted (apud ADAMS, 1980:221).

Though Zilphia’s background in music was based in classical 
training, we can see from her reflections on art and politics that, to 
her, music was a deeply human activity. Music was at the heart of it all. 
“Music is the language of and to life,” she mused. (ADAMS, 1975:76) She 
adamantly believed that music was for all people, not just elites. (ADAMS, 
1975:76) “The people can be made aware that many of the songs about 
their everyday lives — songs about their work, hopes, their joys and 
sorrows — are songs of merit,” she wrote. (ADAMS, 1975:76) To her, music 
was both aesthetic and political.

When Zilphia was developing the folk approach, she could not 
overlook the fact that the students came from diverse backgrounds – 
some working-class union members, some college-educated activists. 
Still, most who traveled to Highlander for workshops in the 1930s and 
40s were from the south; many were miners or tenant farmers. Since 



Highlander was racially integrated (against the law), many were African 
American.8 

Often, the students shared songs they had grown up with: folk songs, 
hymns, and spirituals. Later, Myles Horton reflected that “the history 
of Highlander could in many important ways be told by the music — 
traditional songs and songs of struggle — that was brought there by the 
people.” (HORTON; KOHL, 1980) Many of the students would have been 
familiar with traditional elements of Appalachian music, such as shape-
note singing, the Appalachian dulcimer, and Child Ballads.9 Zilphia 
believed that a shared culture, created through singing together, would 
be even more powerful than tradition.10 Telling stories through lyrics, folk 
songs brought together a heterogeneous group of students and fostered a 
sense of community and solidarity. 11

	 According to Zilphia, the songs the students offered from their own 
repertoires – the ones that came from their cultural roots – gave them “a 
new sense of dignity and pride in their cultural heritage.” (ADAMS, 1975:76) 
To Zilphia, “culture” included a person’s roots and the shared vision that 
people could develop together. In 1956, Zilphia declared, 

There are two really important reasons why I sing the songs I sing: 
one is that I have a feeling for the people who sing these songs, 
who made up the songs, a belief in the things they stand for…and 
that’s not enough! I have to believe in the people I sing them to 
(HORTON, 1956).

Zilphia honed her democratic artistry12 (AUSTIN, 1991) by 
emphasizing the importance of the group. She believed that if people 
“work together enough, certain things happen to them. They achieve 
things, have traditions, customs, etc. that other people don’t have.” 
(AUSTIN, 1991) She described these shared rituals as a form of cultural 
heritage. “Singing has always been part of the Highlander tradition,” 
Myles explained later, saying, “any movement that means anything 
must have an emotional base and that singing is one sign that it does.” 
(AUSTIN, 1991) Folk music was important for rooting the labor movement 
in the lived experiences – the heart – of the workers. Zilphia saw these 
experiences as the anchor of political authenticity: “The folk song grows 
out of reality. It is this stark reality and genuineness which gives the folk 
song vitality and strength.”60 Folk music gathered its strength from its 
roots, but its importance was in its meaningful adaptability.13



Labor hymns

Highlander met an important need of the labor movement: to create a 
space for building solidarity in groups and for developing leaders who could 
sustain groups of worker activists. (HANSON, 1941:146-147) The workers 
themselves defined the need for leaders in the movement and saw singing 
as a way for culture to enliven and educate large groups. Singing people was 
not only inspiring for individuals; it benefited the group and ultimately the 
broader workers’ movement.

One way that Highlander’s extension program operated in the 
communities was on picket lines. With her accordion, she raised morale 
through community singing. (ADAMS, 1980:221) Given her group-based 
folk approach to workers’ education, perhaps it is no coincidence that the 
songs Zilphia is best known for both included a collective message: “We 
Shall Overcome” and “We Shall Not Be Moved,” both used extensively in 
the labor and civil rights movements. She is perhaps best known for “We 
Shall Overcome,” which she learned from tobacco workers who came to 
Highlander from South Carolina in the late 1940s. Later Highlander cultural 
director Guy Carawan and folk singer Pete Seeger helped spread the song 
during the Civil Rights Movement of the 1960s, and it remains a global 
anthem. 

Zilphia credits singing “We Shall Overcome” with winning striking 
workers in Chattanooga a union. The parade of clothing workers and 
supporters were met with machine gun fire; the police had scattered. Just a 
few minutes after the firing stopped, Zilphia and some of the other activists 
rose up, stood together, and began to sing at the gates of the mill. Gradually, 
as more people emerged from behind buildings and barns, where they 
had taken cover from the firing, they all stood and sang “We Shall Not Be 
Moved.” Ultimately, the striking workers were able to win a union. “That 
song is almost a labor hymn,” she said. “That’s what won them recognition. 
That’s what a song means in many places (HORTON, 1956).” In Chattanooga, 
the song had helped to achieve a tangible goal.  

Singing together served three purposes at Highlander: inspiring 
individuals, enlivening difficult moments in the labor struggle, and 
fostering solidarity and heart. But sometimes, songs alone were not 
enough. In February 1956, two months before her death, Zilphia traveled 
west to speak at the Montana Farmers Union School. She spoke about 
the value of songs to the labor movement and likened the arts of social 
movements to a water lily. Cautioning against divisiveness in unions, she 
warned that the water lily could not blossom if a group broke its solidarity. 



“When we sing with a group of people and they lose their purpose and 
their beliefs and ideals, then the water lily is cut loose.” (HORTON, 1956) 

Zilphia had no interest in singing for divisive unions that had lost their 
common vision.13 Some unions had “become so reactionary and they’re 
so complacent and they’ve lost their ideals…I don’t care about singing for 
people like that.” She gave little credit to groups who identified as unions 
but lacked a shared vision. “If there isn’t something there that they believe 
in,” she admonished, “as far as I’m concerned there’s not anything worth 
singing about either.” (HORTON, 1956)  To Zilphia, music and a shared 
vision were deeply intertwined.

The connection between Zilphia Horton and N. F. S. Grundtvig is 
reflected in their sentiments about the importance of learning through 
community. Grundtvig (2015:62) described his approach to education as a 
“different kind of learning [that] not only extends to all that is knowable, but 
embraces…a living idea and a common purpose, which is the enlightenment 
of human life in all its directions and relationships.” For Zilphia, that 
kind of learning happened best in group singing. Invoking a similar 
philosophy, Zilphia wrote: 

Most important is the value of singing to articulate a theme or 
to give expression to aspiration and high purpose. “Endurance in 
times of trouble,” “the fight for freedom and victory,” “the building 
of a new world” are poetic themes to which poets like Burns have 
given powerful expression. We share their spirit and struggle when 
we sing together (HORTON, s.d.).

	  Zilphia Horton’s folk approach to workers’ education aligned 
with Highlander’s vision to empower through solidarity and singing. The 
dailiness of Zilphia’s approach made it so everyone who wanted to join in 
could. Just as being on the picket line embodied the resistance to unjust 
working conditions, so singing together offered a site of connection for 
the voice and the body, the mind and the heart. Through group singing, 
activists in the labor movement learned to use music as a way to develop 
and express a shared vision. As a result of that creative process, they 
could build solidarity, enliven gatherings, and develop more leaders to do 
the same. Zilphia’s folk approach drew powerful supporters and offered 
Highlander a musical legacy — a legacy that began with Myles Horton 
visiting Denmark and learning about the folk school movement inspired 
by N. F. S. Grundtvig. 



Conclusion

	 When we sing together, we sing in mourning, in exaltation, in 
chants, hymns, and hums. A concurrent listening and offering: this is how 
we are heard. When we sing together, we sing loud enough to join in and 
quiet enough to listen for each voice falling into harmony with the others, 
a gentle calibration. Together we sing the same words, in our own voices, a 
reclaiming. 

Group singing is a powerful tool of movement building because 
singing itself is movement. It asks for presence of mind, awareness of 
the body, and adaptability to change. Zilphia’s younger sister Ermon Fay 
Duschenes told Candie Carawan, who has been doing cultural work at 
Highlander since the 1960s, that “the music, the cultural work, was the 
juice. The music by itself is not important. But the music used as part of 
the work, with its content, is very important.” (ERENRICH; CARAWAN, 
2018) Zilphia’s approach allowed people to make meaning of the songs they 
sang together.  

	 Ultimately, Zilphia did not live to see her long arc of influence, dying 
tragically in 1956 of kidney poisoning. Yet like the songs she celebrated, 
her own legacy lives on through music. Zilphia’s folk approach to music 
education for workers spread around the world in the form of song, and “We 
Shall Overcome” has become a global anthem of justice, enduring across 
generations, movements, and geographies. The message of that hymn goes 
beyond the poeticism of lyrics and a mastery of melody. Singing it together, 
we are reminded to listen to and with each other, creating our own radical, 
living education. 

Notes

1 This chapter is adapted from original research in my 2016 master’s thesis paper, “When We Sing 
Together: Zilphia Horton and the ‘Folk Approach’ of Highlander Folk School, 1935-1956” (unpublished). 
While other scholars have written about her influence on music and theater, my study refracts its 
portrayal of Zilphia’s cultural activities through an education lens.

2  An example of such a verse is New Testament verses Matthew 4:18-22: “While walking by the Sea of 
Galilee, [Jesus] saw two brothers, Simon (who is called Peter) and Andrew his brother, casting a net into 
the sea, for they were fishermen.  And he said to them, “Follow me, and I will make you fishers of men.” 
Immediately they left their nets and followed him. And going on from there he saw two other brothers, 
James the son of Zebedee and John his brother, in the boat with Zebedee their father, mending their 
nets, and he called them. Immediately they left the boat and their father and followed him.”

3  Hays also refers to Belfrage’s biography of Williams as “the only zipper-biography in existence,” which 
was republished several times, continuously adapted to the contemporary audience.

4  “Lonesome Valley” by Woody Guthrie, <https://www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm>.

https://www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm


5   “Gonna Join That One Big Union” by Woody Guthrie, <https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_
That_One_Big_Union.htm>

6  The imagery of a water lily’s muddy roots may have been of Zilphia’s design for this talk, but the 
symbolism had existed for thousands of years prior in Buddhism. Vietnamese Zen monk Thich Nhat 
Hahn uses this imagery of mud and lotus to describe suffering and joy in No Mud, No Lotus (2014): 
“Without mud, there can be no lotus… Without suffering, there’s no happiness…. If you know how to 
make good use of the mud, you can grow beautiful lotuses. If you know how to make good use of 
suffering, you can produce happiness.” Zilphia’s vision of shared culture was similarly transformative.

7  For more discussion on the etymology and use by Grundtvig of the terms people, folk, and culture, 
see: Øhrgaard, Per. “Fichte and Grundtvig as Educators of the People.” In Building the Nation: N. F. S.  
Grundtvig and Danish National Identity, edited by John A. Hall, Ove Korsgaard, and Ove K. Pedersen. 
Montreal: McGill-Queen’s University Press, 2015, p. 315-330.

8  Though black people came to visit Highlander as early as 1933, Jim Crow laws in effect in the south 
and racism in the surrounding region meant that Highlander students were mostly white until 1944 
(Adams, 1980, p. 222) In 1940, Highlander officially cut ties with southern unions that discriminated 
against blacks (Adams, 1980, p. 223).  

9  In a dissertation on the musical history of Zilphia, Alicia Ruth Massie-Legg offers a brief context 
of the lineage of folk music in Appalachia, including an assertion by Denisoff (1971) that colonial 
psalters were “the first appearance of propaganda songs” in the country’s history; Massie-Legg 
concludes that “this long-standing tradition of congregational participation in song enabled the 
song of persuasion to become the chosen vehicle for social change” (p. 86). 

10  Adams (1980) reports that song and dance “sparked people with determination and self-assurance 
in ways that no other communication could,” adding that [Zilphia] “was uniquely gifted in bringing 
people together through music and in helping people to express themselves by writing their own 
music” (p. 223).

11  For more on the history of folk music and its importance in leftist politics and social movements, 
see the work of folk music historian Ronald Cohen, especially Rainbow Quest (2002) and Work and 
Sing (2010), and Depression Folk (forthcoming, 2016). See also: Freedom in the Air by Josh Dunson 
(1965), Singing Out: An Oral History of America’s Folk Music Revivals by David King Dunaway and Molly 
Beer (2010), and Great Day Coming: Folk Music and the American Left by Serge Denisoff (1971).

12 Aleine Austin coined the phrase “democratic artistry” to describe Zilphia’s folk approach to 
workers’ education.

13  In her 2012 dissertation, Mary McAvoy describes Zilphia’s drama innovations as “refreshingly 
simple” in their improvisational, group-created approach. McAvoy writes that, “perpetually creating 
new plays specific to the needs of a specific group of workers was, in many ways, revolutionary” (p. 
167). Likewise, Zilphia’s musical adaptations could be described as “revolutionary” in content and 
pedagogy.

14  Anne Braden referred to the “mythology” of this era as the “‘silent fifties,’ when [social activism] was 
absolutely squashed,” recounting to Catherine Fosl how important meeting southern activists like 
the Hortons had been. “How lucky we were to have met the cream of America,” Braden remembered, 
“the people who never quit fighting back in that period” (Fosl, p. 192).

Bibliography

ADAMS, Frank. “Highlander Folk School: Social Movements and Social Change in 

https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm
https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm


the American South.” In Other Dreams, Other Schools: Folk Colleges in Social and 
Ethnic Movements, edited by Rolland G. Paulston, 214-234. Pittsburgh: University 
Center for International Studies, University of Pittsburgh, 1980.

ADAMS, Frank, and Myles Horton. Unearthing Seeds of Fire: The Idea of Highlander.  
Winston-Salem, N.C.: J.F. Blair, 1975.

AUSTIN, Aleine. 1991. “Zilphia.” Social Policy 21, no. 3: 49-52. SocINDEX with Full Text, 
EBSCOhost (accessed August 6, 2014).

BELFRAGE, Cedric. A Faith to Free the People,. New York: Dryden Press, 1944.

BLEDSOE, Thomas. Or We’ll All Hang Separately: The Highlander Idea. Boston: 
Beacon Press, 1969.

BRAMELD, Theodore, ed. Workers’ Education in the United States. New York: Harper 
& Bros., 1941.

CARTER, Vicki K. 1994. “The Singing Heart of Highlander Folk School.” New Horizons 
in Adult Education and Human Resource Development 8 (2) (April 1): 4–24. 
doi:10.1002/nha3.10061. http://dx.doi.org/10.1002/nha3.10061

CLARK, Septima Poinsette, and LeGette Blythe. Echo in My Soul,. New York: Dutton, 
1962.

DUNBAR, Anthony, Against the Grain: Southern Radicals and Prophets, 1929-1959, 
Charlottesville: University Press of Virginia, 1981.

ERENRICH, Susan J., and Candie Carawan. “Zilphia Horton: The Singing Heart of 
the Highlander Folk School.” Susan Erenrich June 2018 - International Leadership 
Association, June 2018. <https://intersections.ilamembers.org/member-benefit-
access/interface/grassroots-leadership/susan-erenrich-june-2018>

FOSL, Catherine. Subversive Southerner: Anne Braden and the Struggle for Racial 
Justice in the Cold War South, New York: Palgrave Macmillan, 2002.

GELLMAN, Erik S., and Jarod Roll. The Gospel of the Working Class: Labor’s Southern 
Prophets in New Deal America. Urbana, Chicago and Springfield, IL: University of 
Illinois Press, 2011.

https://intersections.ilamembers.org
https://intersections.ilamembers.org


“Grundtvig’s Ideas In North America: Conference June 16-19, 1983: Holte, Denmark: 
Influences on Highlander Research and Education Center New Market, Tennessee, 
USA,” by Myles Horton, MHP, WHS, Box 3, Folder 21.

GLEN, John M. Highlander: No Ordinary School. 2nd ed. Knoxville: University of 
Tennessee Press, 1996.

GRUNDTVIG, Nicolai F. S. The School for Life: N. F. S.  Grundtvig on Education for 
the People. Edited by Clay Warren and Uffe Jonas. Translated by Edward F. S. 
Broadbridge. Aarhus: Aarhus University Press, 2015.
GUTHRIE, Woody. “Gonna Join That One Big Union.” <https://woodyguthrie.org/
Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm>

GUTHRIE, Woody. “Lonesome Valley.” 
<https://www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm>

HAYS, Lee, and Robert S. Koppelman. “Sing Out, Warning! Sing Out, Love!”: The 
Writings of Lee Hays. Amherst, MA: University of Massachusetts Press, 2003.

HANH, Thich Nhat. No Mud, No Lotus: The Art of Transforming Suffering. Berkeley, 
CA: Parallax Press, 2014.

“History & Architecture: Arkansas Historic Preservation Program.” History & 
Architecture:  Arkansas Historic Preservation Program. Accessed January 22, 2015. 
<http://www.arkansaspreservation.com/historic-properties/_search_
nomination_popup.aspx?id=2463>

HORTON, Zilphia. “Techniques are Tools.” In Community Social Action Program. 
Montreal: McGill University Adult Education Service, 1946.

HORTON, Myles, and Paulo Freire. We Make the Road by Walking: Conversations on 
Education and Social Change. Philadelphia, PA: Temple Univ. Pr., 1990.

HORTON, Myles, (n.d.), “Folk School Process at Highlander,” Box 11, Folder 13, MHP.

HORTON, Myles, “Grundtvig and Danish Folk Schools,” MHP, Box 3, Folder 9.

HORTON, Myles, and Judith Kohl. The Long Haul: An Autobiography. New York: 
Doubleday, 1990.

https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm
https://woodyguthrie.org/Lyrics/Gonna_Join_That_One_Big_Union.htm
https://www.woodyguthrie.org/Lyrics/Lonesome_Valley.htm
http://www.arkansaspreservation.com/historic-properties/
http://www.arkansaspreservation.com/historic-properties/


HORTON, Zilphia. Labor Songs. New York: Textile Workers Union of America, 1939.

HORTON, Zilphia, speaking at Montana School: Zilphia Horton, February 16, 1956, ZHP 
(transcribed by author).

JONAS, Uffe. “On the Church, the State, and the School: Grundtvig as Enlightenment 
Philosopher and Social Thinker.” Essay. In Building the Nation: N. F. S.  Grundtvig 
and Danish National Identity, edited by John A. Hall, Ove Korsgaard, and Ove Kaj 
Pedersen, 161–191. Montreal: McGill-Queen’s University Press, 2015.

KESTER, Howard, letter to Zilphia Horton, 24 Jan. 1935, box, folder 13, Zilphia Horton 
Papers (hereafter “ZHP”), Wisconsin Historical Society (hereafter WHS), (Madison, 
Wisc.).
KETT, Joseph F. The Pursuit of Knowledge under Difficulties: From Self-improvement 
to Adult Education in America, 1750-1990. Stanford.: Stanford University Press, 1994: 
359.

KORSGAARD, Ove. “On the Church, the State, and the School: Grundtvig as 
Enlightenment Philosopher and Social Thinker.” Essay. In Building the Nation: 
N. F. S.  Grundtvig and Danish National Identity, edited by John A. Hall, Ove 
Korsgaard, and Ove Kaj Pedersen, 315-330. Montreal: McGill-Queen’s University 
Press, 2015.

Letters from Camp Lacquemac, n.d., ZHP, WHS, Box 15, Folder 16.

MASSIE-LEGG, Alicia R. “Zilphia Horton, A Voice for Change” (PhD dissertation, 
University of Kentucky, 2014.)

MCAVOY, Mary. “Rehearsing Revolutions: Labor Drama Experiments in Workers’ 
Colleges, 1930-1940.” (PhD dissertation, University of Wisconsin-Madison, 2012.)

REUSS, Richard A., and JoAnne C. Reuss. American Folk Music and Left-wing 
Politics, 1927- 1957. Lanham, Md.: Scarecrow Press, 2000.

SEEGER, Pete, and Peter Blood. Where Have All the Flowers Gone: A Singer’s Stories, 
Songs, Seeds, Robberies. Bethlehem, PA: Sing Out, 1993. Print.

WELKY, Ali. Encyclopedia of Arkansas Music, Little Rock: Butler Center for Arkansas 
Studies, 2013.



WILLENS, Doris. Lonesome Traveler: The Life of Lee Hays. New York: Norton, 1988.

WOODY GUTHRIE, letter to Zilphia Horton, 22 Feb. 1948, box 15, folder 13, ZHP, WHS.

Workers’ Education, (n.d.), Zilphia Horton Papers (hereafter ZHP), Wisconsin State 
Historical Society (hereafter WHS), Box 15, Folder 4.



Grundtvig and The Third World
Democracy, Development and 
Enlightenment

Asoke Bhattacharya

ABOUT THE AUTHOR

ASOKE BHATTACHARYA is director of Bangladesh Institute of Lifelong 
Learning, Dhaka, Bangladesh. He is a retired professor of Jadavpur Unive-
trsity, Kolkata , India. He  received  the UNESCO-National Literacy Mission 
Award  in 1999 for outstanding contribution in the field of literacy. 



At the very outset, I would like to question the validity of the term: 
the Third World. The concept of the Third World was conceived 
by Alfred Sauvy (1898-1990) from the French notion of the Third 

Estate. However, the political use of the word started in the late 1960s 
when the Chinese sought to categorise the world into three constituent 
parts - the first, which consisted of the western developed capitalist 
nations: the second was the Soviet Union and the East European 
countries; and the third which included the countries of Asia, Africa and 
Latin America. Today, after the fall of ‘socialism’ in the erstwhile Soviet 
Union and Eastern Europe, the second world does not exist. We have only 
two worlds. What does not fall under the first should be incorporated 
within the second.

Beyond the geographic and the political, there is a deep psychological 
reason to reject the term ‘Third World’. In the English vocabulary, something 
that is considered bad and unfit is usually referred to as ‘third’: e.g. third 
class, third rate etc. In the international arena, as we pronounce the 
term ‘third world’ we relegate a whole population to an inferior category, 
awaiting the western world to ‘civilize’ it. Readers may recall that just after 
the Second World War, the newly emerging countries of Asia, Africa and 
Latin America were referred to as ‘underdeveloped’. But later on, as the 
term was considered derogatory, it was replaced by the term ‘developing’ 
emphasizing that development is a continuous process.

Many of the countries belonging to today’s ‘third world’ were the 
erstwhile first world countries. Think of the civilizations of India, China, 
Egypt, Mesopotamia, Mexico, Guatemala, Peru etc. Europe discovered 
itself in the process of exploring an alternative trade route to India. In the 
history of human civilization, a couple of hundred years does not signify 
either development or underdevelopment. Furthermore, development 
should not always be measured in terms of economic progress only. 

Development, Democracy and the Developing World

Most nations of the developing world, having experienced colonial 
exploitation for centuries, exhibit certain common symptoms. These are: 
poverty, illiteracy, hunger, disease, malnutrition, lack of enlightenment, 
pronounced class divisions, poor infrastructure for development, lack 
of democratic values. The list can be extended. In fact, what runs as 
a common thread is the lack of material development. Experts have 
debated over the major causes of the lack of material development. Is 
there any particular social, psychological, political, economic factor 



or a combination of these factors which can be identified as the major 
causes for this under-achievement? In this article, we shall investigate 
the relationship between development and democracy in the developing 
world. We shall endeavour to understand this relationship in terms of 
political, economic and social perspectives as reflected in some of the 
recent studies by experts. 

In Democratization of Disempowerment: The Problem of Democracy in 
the Third World1 Jochen Hippler (1995:1-2) writes, 

With the end of the cold war, there is a tendency among some 
governments in Europe and North America to wish to democratize 
the Third World. Development aid is made dependent on 
democratic reforms and dictators in the South have to put 
up with external pressure as well as lectures on democracy 
from the North. Even the World Bank, although in a somewhat 
guarded manner and often concealed behind the concept of 
good governance, has discovered democratization of the Third 
World’

The sarcastic tone is further accentuated when he says, ‘This 
“declaration of faith” in democracy, this soap-box democracy, often 
takes the place of democracy itself ’’ (1995:2). The meaning is clear. 
These proponents of democracy value the form of democracy and not 
the content. Explaining how the cold war rhetoric was based on the 
installation of democracy, he wrote, “western and democratic quickly 
became synonyms’’ (1995:10). He sums up his argument against these 
phoney democrats thus: “If democracy is essentially a western value, then 
the export of democracy is ideological imperialism’’(1995:11).

Democracy, he says, was always a battle-cry in the attempt to seize 
or hold on to power. It is the lack of clarity in the concept itself that makes 
this possible. It doesn’t really help very much to explain democracy as the 
‘rule of the people’, an undoubtedly appropriate but still unclear definition. 
What exactly can or should ‘rule’ mean? Does it mean the assumption of 
government office or of absolute power? Can or should this rule be limited 
by juridical or other means or would this be a limitation of popular rule? 
Is dictatorship of the majority possible and could this manifest itself in 
the dictatorship of a party? Does ‘rule’ by the people automatically mean 
party pluralism? And last but not the least, who are the people? Is this 
an ethnic national category or does it simply refer to the inhabitants of a 
geographical unit? When do immigrants become part of the people? What 



about national, linguistic, religious or political minorities? Very unsettling 
and incisive questions indeed! 

Hippler concludes thus: 

The export version of western democracy undermines the 
participation of the majority of the people. The practical 
combination of democratic formalities with the exclusion 
of the effective participation of the majority of the people is 
what ‘market democracy’ is all about. Those who drop out of 
the market, who are unable to compete, have practically no 
influence, even though theoretically and legally, they may have 
the same rights. Economic marginalization leads to political 
marginalization (1995:28). 

We may add that this also leads to social and cultural marginalization.
Similar sentiments about this tendency to consider ‘democracy’ and 
‘western’ synonymous and the lack of real participation by the majority 
have been expressed by Pinkney in his Democracy in the Third World. 
Pinkney (2003:223) writes, 

(...) In most parts of the world, there are both democratic 
and authoritarian elements in indigenous cultures as well as 
individuals who are willing to fight for both democratic and 
authoritarian causes. Democracy had triumphed or was well on 
the way of triumphing, in most western countries by the early 
twentieth century. But this did nor prevent western countries from 
imposing or supporting authoritarian regimes in many other 
parts of the world. African and Asian nationalists like Gandhi, 
Nehru, Nkrumah and Nyere saw themselves as democrats and 
the Europeans as authoritarians.

He further writes, 

One of the paradoxes (...) has been the contrast between the 
unexpected ease with which democracy has been established 
in the third world and the greater difficulty in transforming 
political systems into much more than electoral democracies 
(...) breadth has been achieved but not depth, quantity but not 
quality, transition but not consolidation. (PINKNEY, 2003:227)



These two authors have looked at democracy in the third world from 
the political angle. We would now look at the subject from the economic 
angle with the help of the works of some experts who dealt with the problem.

Pourgerami in his Development and Democracy in the Third World, 
writes by way of introduction, 

We are witnessing a new era of democratic change around the 
world. Participatory democracy is replacing both authoritarian 
and totalitarian system of political management. Still, the need 
for political freedom and economic development is seriously 
felt in the third world where the masses of the people have long 
been deprived of active participation in the social progress 
(...) I will demonstrate that economic well-being and political 
liberty are mutually reinforcing processes (...) (POURGERAMI, 
1991:xiii)

Economists, argue Pourgerami (1991:1), view development as an 
integrated economic, political, social and cultural process which will 
improve the quality of life for the entire population.

Classifying approaches to economic development into three major 
groups - humanist, institutional and dependence - and explaining the stand 
of the proponents of each group, Pourgerami (1991:2-3) identifies his task: 

The analysis of this book is highly stimulated by Goulet’s 
statement of the goals of development; Myrdal’s discussion of 
changing social attitudes and increased mass participation; 
Lewis’s emphasis on improved knowledge and equality of 
opportunity; the ‘’balance of leverage” thesis by Loehr and 
Poulson; and the self-reliance argument by Seers. In particular, 
it is enriched by Todaro’s formulation of development as a 
process of changing national institutions and social attitudes 
to achieve growth and equality.

Needless to mention here that as poverty, illiteracy, disease etc. 
are symptoms of lack of development, the above-mentioned attributes 
are the results of development. Defining democracy through the works 
of Weber, Schumpeter, Lipset, Huntington etc., Pourgerami concludes 
that an important aspect of social change is the link between political 
democracy and economic development.

Westernizing the Third World by Ozay Mehmet (1995) looks at the 



western economic theories for third world development in a critical 
way. Mehmet writes, 

“In the post-World War II period both economic development and 
modernization theories have been utilized for westernizing the 
third world. In this period, textbooks summarily dismissed local 
cultures as “barriers” or “obstacles” to economic development. 
Highly technocratic and ahistorical, this was the ‘golden age’ 
of economic development producing an incredible harvest of 
western theories and paradigms to guide Third World countries 
on the fast track to promised prosperity, assisted by western aid 
and technical assistance. The United Nations took a major and 
leading role in this venture, declaring successive Development 
Decades and popularizing Western models and blueprints.
“But the harvest has been disappointing. After almost half a 
century of West-guided economic development the net result 
is traumatic. The gap between the haves and the have-nots 
(...) has not diminished. In many parts of the Third World, in 
particular in Africa, South Asia and in Central and Latin America, 
real incomes have declined sharply and there is more poverty 
today than in 1970 (mehmet, 1995:2). 

Not only so. Mehmet (1995:2) quotes World Bank statistics to show 
that 23 countries had negative per capita GNP growth between 1965 and 
1990.

In the post-war period, Mehmet argues, global inequalities increased 
sharply, the rich countries became richer and poor ones became poorer. 
According to the United Nations Development Report, between 1960 and 
1989 the countries with the richest 20 per cent of the world population 
saw their share of global GNP rise from 70.2 p.c. to 82.7p.c. During the 
same period, the share of countries with the poorest 20p.c. of the world 
population shrunk from 2.3p.c. to 1.4p.c. In 1960, the top 20p.c. received 
30 times more than the bottom 20p.c. but by 1989 they were receiving 60 
times more (MEHMET, 1995:135).

Developing countries are not homogenous, asserts Mehmet. The 
narrow, reductionist assumptions of the self-interested maximizer clash 
with the realities prevailing in different countries, where ethics, history 
and economics are interwoven into more distinct yet holistic conceptions 
of the individual, the state and nature. Culture – specificity abounds 
everywhere as people seek or reassert their identities. In this sense, claims 



Mehmet (1995:140),

 Western economics has caused great damage in that it has 
destroyed group values and local cultures in the unsuccessful 
search for mass prosperity. The blind pursuit of self-centred 
individualism was a global attempt at Westernizing the Third 
World through successive paradigms (...) that facilitated 
massive inflows of inappropriate technology, skill transfer and 
conditional aid followed my mass-scale deprivations, debt 
and destruction.

Mehmet (1995:142) is hopeful of the post-cold war scenario. 

It can be expected that as new economic orders are slowly 
reconstructed from within, socio-economic development will be 
more pro-labour and less capital-biased. The new development 
priorities would place more weight on community values, and 
less weight on individualism when compared to the past; more 
developing countries would assert their own economic needs 
and requirements in tandem with increasing responsiveness 
to domestic demands for a better quality of life. This could 
only empower and enrich local cultures and institutions, thus 
creating a more self-reliant and hence a more natural and 
organic relationship between the rulers and the masses. 

The optimism is contagious. But one has to understand that the 
developing countries are not homogenous entities in themselves. There 
are powerful groups, even among professed Leftists, who see capital inflow 
through Foreign Direct Investment (FDI), World Bank and IMF as tools for 
development. These interest groups, to perpetuate their stranglehold, will 
not extend either economic participation or political assertion to the poorer 
sections of the populace. Here lies the real dilemma of the Third World.

We shall now look at some of the studies on development and 
democracy from a sociological viewpoint. 

In a study of four cities in Brazil, Chile, Ivory Coast and Kenya in a 
volume entitled Poverty and Democracy: Self Help and Participation in 
Third World Cities, the editors write

(...) democratisation represents an important element of hope 
and among other things, an instrument for the long term 



improvement of economic and political relations. Greater 
personal and political freedoms and legal protection of civil 
right are acknowledged as valuable in their own right. Greater 
political competition and transparency can increase the 
efficiency of the regimes. A greater deal of political stability 
and legitimacy also improves the national and international 
economic conditions. Even under circumstances characterized 
by strong clientelistic aspects, such as in the Ivory Coast and 
Kenya, and also partly in Brazil, the right to vote and elections 
represent important means of interest articulation and are a 
resource in the ‘uneven exchange’ with the respective parties 
and patrons, especially for the poorest groups among the 
population (BERG-SCHOLOSSER; KERSTING, 2003).

“In the words of Amartya Sen, the recipient of 1998 Nobel Prize for 
economics, a country does not have to be deemed fit for democracy, rather it has 
to become fit through democracy,” (apud BERG-SCHOLOSSER; KERSTING, 
2003:122). The message is clear. Even a limping step through democracy 
may pave the way for greater democracy, freedom and human rights 
and possibly for greater economic, cultural and social freedom in not 
too distant a future.

Jeff Haynes, in his study of local action groups of diverse nature 
in the Third World countries [Democracy and Civil Society in The Third 
World] made some very important observations. 

(...) the emergence of tens of thousands of action groups over 
the last 20 years or so reflects growing dissatisfaction with the 
way the vast majority of the Third World states are run. The 
action groups  (...) generally aspire to act as the vehicles of 
disempowered and subordinate; if they have anything else in 
common, it is that they organize people around the issue of 
(...) democratization. This is the issue with the most symbolic 
effectiveness and mobility potential (HAYNES, 1997:160).

At the root of politics in any national context, argues the author, 

is the interactive relationship between the state and its people. 
After three decades or more of independence, many third 
world governments are not regarded by analysts as success. 
Many have been unable to deliver security or sustained 



opportunities to the majority of the citizens to increase their 
well-being; in short, they are often not very good at providing 
what people want– development and democracy” (HAYNES, 
1997:166). 

Haynes has struck at the core of the real issue.

Commenting on the mechanical nature of democracy in many of 
these third world countries, Haynes write, 

The literature on recent Third World democratization often gives 
the impression that regime change is more or less imposed 
by competing elites on a predominantly docile population 
inarticulate in political matter (HAYNES, 1997:168).

 We do not believe that the populations referred to were inarticulate. 
In fact, close examination would suggest that they were either debarred 
from taking active part in political decision-making or the daily grind 
of their everyday existence never allowed them to consider themselves 
as active participants. This point has been adequately covered in our 
discussions above. But these people who do not take part in the political 
decision making are not mute, as observed by Haynes. 

“Under these circumstances”, argues Haynes (1997:168), 

‘ordinary’ men and women - workers, students, small-scale 
farmers and landless labourers - organize themselves into 
a variety of groups, sometimes illicit, even illegal, which 
collectively have the effect of directly or indirectly the “assaults 
on the seats of power. 

However, “such expressions of popular unity frequently amount to 
a brief, intense outburst that quietly dies away”. (HAYNES, 1997:168)

Between 1972 and 1994 - broadly the era of the so-called third wave of 
democracy, Haynes (1997:171) calculates that the number of countries with 
democratic political systems increased from 44 to 107. To put it in another 
way, the population under democracy grew from less than a quarter to 60 per 
cent of the world’s nearly 190 countries in just two decades. Many of the new 
democracies are in the third world; yet nearly all of them have so far failed to 
extend democracy to include the previously marginalized, states Haynes. 



And to find the reason behind, Haynes underscores the important 
argument which the inhabitants of the so-called Third World know from 
their daily experiences. 

Haynes writes, 

Nearly always in the Third World, ‘politics’ reflects competition 
or collaboration between politically and economically powerful 
elites. It matters little whether regimes are characterized as 
leftist or rightist, authoritarian or as oligarchic democracies; 
the point is that power monopolies at the apex very often 
form the political superstructure in Third World countries.. a 
syncretic alliance, that is, a concord uniting traditional agrarian 
interests, too strong to be destroyed, with a modernizing 
industrial elite. A bargain is struck: in exchange for obtaining 
the political support of agrarian interests, powerful urban 
sectors agree not to disturb the often semi-feudal conditions 
of the countryside. Thus, even when a formal democracy 
operates, class structure remains more or less unchanged”  
(...) successive post-colonial Indian governments, despite 
nearly always being legitimised through the ballot box, have 
failed to break with powerful allies, the rural elits.

Relevance of Grundtvig’s thoughts to the realities of the 
developing world

There exist quite a number of scholarly writings on the relevance of 
Grundtvig’s thoughts to the countries of Asia, Africa and Latin America. 
There are scholars both of Danish origin, who contemplated on this issue 
from the Danish viewpoint, and also of Western as well as third world 
scholars who looked at it from their own angles. It will be appropriate to 
look at these writings. Let us first consider the Danes.

To start with, we shall take up Holger Bernt Hansen’s observations 
on the subject. Being the Chairman of DANIDA (the Danish International 
Development Agency), he is in daily contact with the ground realities of 
many of the so-called Third World countries. In an article, ‘Grundtvig 
and the Third World: The transfer of Grundtvig’s ideas to other peoples 
and cultures’, he wrote as a way of introduction, 

At a first glance, a title like ‘Grundtvig and the Third World’ 



appears to be a contradiction in terms. ‘The Third World’ as a 
concept was certainly not invented in the era of Grundtvig. It 
belongs to the post-war period when the unequal distribution 
of the world’s goods began to feature on the international 
agenda and introduced more global perspectives in the 
relations between peoples and cultures. Even as late as 
Grundtvig’s own 19th century, the idea of a Non-European or 
extra-European world as an entity had not yet emerged. The 
concept of the world was still bound to Europe as the absolute 
centre from which all activities originated and to which rest of 
the world was subjected. 
“Nonetheless, since 1950s it has been suggested that it makes 
sense to link Grundtvig and The Third World. First of all, because 
Grundtvig’s idea and his importance for developments in 
Denmark over the last century, not least in adult education 
and more specifically the Folk High School movement, have 
presented answers and solutions which have been considered 
very appropriate to the challenges now facing the Third World 
countries (HANSEN, 1993:299).

Having traversed such areas of enquiry as Grundtvig’s own 
involvement with this part of the world as evidenced in his writings as 
well as the work of the Danish Grundtvigian missionaries in various 
parts of the world, Hansen dwelt at length on the activities of Anne Marie 
Pedersen who came to India and got in touch with Mahatma Gandhi as 
she founded her own school at Porto Novo as part of her missionary 
activities. Thereafter, elaborating on the lessons of the various phases 
of the transfer of ideas with regard to Folk High School in the third 
world, he concludes thus: 

Since 1950’s several attempts have been made to transfer the 
Grundtvig-inspired Folk High School institution to a number 
of Third World countries. Apart from the Danish initiatives and 
strong Danish support two forces in particular seem to have 
been at work. First, the Folk High School concept has been 
used as an alternative to the existing educational systems 
with its elitist bias inherited from the colonial period and as 
a chance to cater for the otherwise neglected groups: the 
school drop-out, the poor, the women etc. The Folk High School 
has functioned as a kind of adult education based on new 



pedagogical methods, but in the process essential elements 
of the Folk High School idea have often been dropped. 
“This is confirmed by the second force which is at work. Under 
the circumstances prevailing in the Third World countries, the 
Folk High School concept has often been linked to the concept of 
development, and thus geared to current ideas of social change, 
which in turn means a strong emphasis on vocational skills and 
training at the expense of what has been called the awareness 
curriculum of consciousness-raising which addresses human 
development as pre-condition of any kind of change.
The cases from the second phase indicate a change in the 
trend even if it is too early to reach a firm conclusion. Changing 
conditions in the Third World (...) have left more room for the 
human dimension and reduced the importance assigned to 
the developmental and socio-economic dimensions. And 
this has opened up avenues for a better match between the 
Grundtvig-inspired Folk High School concept and the needs 
and challenges of the Third World. 
Of even greater importance is the active involvement of people 
from the Third World itself (...) (HANSEN, 1993:320-321).

The message is clear. From a Danish-inspired project, it turned 
into a people’s project of the so-called Third World. 

In another article entitled ‘Education for Life or Livelihood’, 
Hansen  (2000) went a step further:

(...)Grundtvig should so to speak be ‘internationalized’ as 
we should look for the general value of his thinking and its 
universality, not least in regard to education. Then we should 
ask in what way Grundtvig is perceived to be addressing 
essential problems in developing societies and how he is 
interpreted and seen as relevant by major actors. In other 
words, how are Grundtvig’s thinking and ideas linked with the 
process of transformation which is going on in the Third World.

In a paper presented at Jadavpur University in India in 1999, 
Hansen (2003:108-109) said, 

The close relationship and interdependence between the 
promotion of human rights and democracy, on the one hand, 



and the need for adult learning on the other, will undoubtedly 
continue to be just as important in the first decade of the 21st 

century. 

And he continues, 

I have for some years been involved in both policy-making 
and implementation of Danish development assistance-
Danida advisory board. Since I joined the board in 1987, the 
entire question of human rights and democracy has become 
of increasing importance to me. It has become a leading 
criterion when we select our programme countries, and it has, 
in fact, become one of the most important conditionalities or 
strings attached to the continued disbursement of aid to the 
recipient countries. Kenya versus Uganda in the Danish aid 
programme is a clear example of this mechanism (HANSEN, 
2003:109). 

Although one finds a condescending attitude in such statements, 
the fact is apparent that democracy and human rights are very important 
to the international community.

Hansen (2003:110) explains further, 

(...) The process of democratisation operates in much wider 
arena and includes a number of areas. Democracy represents 
a value system where each person has equal rights and where 
those who rule follow a generally accepted code of behaviour. 
Transparency, the willingness to refuse monopoly of power, 
accountability for the funds spent and so on are absolutely 
essential for democracy to prosper (...) The educated elite’s 
monopoly on power should be broken, and the people in the 
villages should be mobilized and be able to influence their own 
destiny. Democracy is a change of relationship between those 
who rule and those who are ruled.

As to the relevance of Grundtvig in the Third World context, he says, 

Without losing the essence of Grundtvig’s message and vision, 
attempt should be made to adopt Grundtvig’s basic ideas and 
reformulate the original idea in order to face the prevailing 



circumstances and new challenges in the Third World. From 
a national awakening, emphasis should be shifted towards 
democratic awakening (HANSEN, 2003:120).

Now let us come to another Grundtvig scholar, well-known for 
his contribution to Grundtvig’s concept of education. Prof. Bugge has 
spent many years in India as a teacher. His ideas regarding relevance of 
Grundtvig for the developing world may be quite illuminating.

In an article entitled, “Some International Varieties of Grundtvig 
Inspiration’ he says 

My (...) reflection concerns the vocabulary employed in our 
discussions of the spread of Grundtvig’s ideas. Quite a few 
different terms have been used to describe this process. The 
vocabulary can be categorized in three main groups:
1) Early in the post-war era the term export was frequently in 
use. The idea was that just as factories, washing machines and 
Coca-Cola were deemed beneficial to the modernization of the 
non-western world, similarly the export of the Folk High School 
idea was judged to be Denmark’s special responsibility (...)
2) In the 1960’s another type of language became predominant. 
The background was the experience gained: that the transfer 
of ideas is a much more delicate and complicated affair than 
the export of machinery (...) In view of the development, the 
term “adaptation” was found to be appropriate. But also a kind 
of gardener language emerged. The seed of Folk High School 
idea should be planted in foreign soil (...)
3) During 1980s and early 1990s a third stage was reached, 
one at which the language of discourse was derived from the 
world of spirit. Discourse on export, transfer, adaptation and 
gardening was replaced by inspiration. What does such a 
change of language imply? It is well-known that the spirit like 
the wind ‘blows where it wills’ (John 3.8) In other words, the 
final results of inspiration are unpredictable. This means that 
we must face up to the fact that the outcome of an encounter 
between Grundtvig’s educational ideas and an indigenous, non-
Scandinavian culture will most likely be radically different from 
what has become our local version of the idea. It will be different 
not only in some minor aspects but also regarding fundamental 
issues (BUGGE, 1995:191-192).



In his presentation on the relevance of Grundtvig’s idea for 
education and development in the developing world, at the Jadavpur 
University Conference, Prof. Bugge (1995:45-47) said,

 
It will be now pertinent to examine, how Grundtvig’s ideas are 
directly related to the theme of Education and Development. 
For that purpose, it will be necessary to deal with these 
questions:
1. What kind of education is Grundtvig speaking about?
2. What kind of development does he have in mind?
3. In which ways are Grundtvig’s ideas relevant to the discussion 
of education and development in the Third World?
1. An examination of Grundtvig’s writing and statements on 
almost all kinds of education, can take us to his main concern 
as follows - 
n as already pointed out - a new kind of adult education.
n �Education in which all adults take part - all men and women 

who are beyond the age of normal school education. 
n �Which is non-obligatory or in other words, is freely and 

voluntarily chosen by the participants.
n �Which, in aim and content, is mainly of a general nature, but 

deeply concerned with the task of offering “enlightenment 
of human life”, and in varying degrees, including practical 
pursuits. 

n The time-span of which not strictly limited; the duration of 
which is normally counted in weeks or months. 
n Where the participants live at or near the place of teaching. 
Such an arrangement is sometimes called “residential” learning. 
2. The kind of development Grundtvig has in mind, does 
not concern individuals but is a kind of development that 
encompasses the people as such. Exceptions were there. In 
some of his formulations individual perspective seems to be 
dominant. But generally, Grundtvig’s main perspective is of 
a social nature, he named it collective entities or the factual 
togetherness of a people living in a defined geographical area, 
or the mutual co-existence of several peoples on a certain 
continent and in the world. A recent African study of Grundtvig’s 
educational ideas has clearly seen this perspective, the author 
finds on this point a certain similarity between Grundtvig and 
traditional African life-understanding (...)



3. To deal with the third question, we have to concentrate on 
the relevance of Grundtvig’s idea in relation to political, social 
and economic developments in the third world.

During the years after World War II, not only a great many 
individual authors but also spokespersons of development agencies and 
government departments have voiced Grundtvig’s convictions. They 
have discovered that the Danish idea of Folk High School is particularly 
relevant in a third world context. They felt that the establishment of folk 
high schools could contribute to the development of these countries. 

n politically, in the direction of democracy
n socially, in the direction of egalitarian society, and 
n economically, in the direction of prosperity and self-reliance

Analysing the similarities and the differences in the Danish socio-
economic and political cultural milieu that existed 150 years ago and 
the present conditions of the developing world, Bugge (1995:51) says, 

Nevertheless, it is my conviction that Grundtvig’s ideas of a 
folk high school is worth considering (...). Such a school may 
or may not by itself inspire development initiatives. Whether 
this happens or not, depends on many different factors, some 
of which are unpredictable. Others are dependent on local 
initiative, not by foreign ideas. But I do feel that such a school 
can be a strong supporting agency for political, social and 
economic development in the Third World country.”

We would now like to present the view of a Danish professor J.H. 
Schjoerring who is not only a visionary so far as spreading Grundtvig’s 
messages across the world is concerned but also a practical man; who, 
over the last decade, through the agency of Grundtvig Centre of the 
University of Aarhus and the yearbook it publishes and also through a 
number of priceless publications, has helped English-speaking people 
throughout the world and especially those belonging to the developing 
world, to understand and appreciate the importance of Grundtvig. He 
was also the inspiration, I believe, behind a number of international 
conferences on Grundtvig in the USA, UK and India.

In a paper presented at the Grundtvig International Conference in 
India in 1999 Schjoerring wrote, 



It would be a mistake to seek a direct way of transfer from 
present circumstances in Denmark to the challenges of India 
today. Instead, important instances from the early folk high 
school movement in Denmark in the period after Grundtvig’s 
death in 1872 that might serve as a point of departure for a 
process of interaction between our two countries. If such a 
method is adopted, it should prevent us from any premature 
attempt at direct adaptation. An awareness of the limits and 
complexity may helpfully lead to a goal-directed discussion. I 
have no intention whatsoever of offering you some readymade 
solutions. I present a range of features concerning the historical 
situation in Denmark 125 years ago. They are: 
1. lationship between the academic milieu at the University of 
Copenhagen and the circumstances of the people in villages;
2. The political framework of the revivalist movement among 
people in villages; 
3. The challenge of defining national identity in a period of 
outward decline. 
As far as I can see, these features have some bearing even 
on the Danish society today, a fact which in itself should help 
to keep Danes from the supercilious desire to offer our own 
system for exportation. As we analyse our own heritage, we are 
led to due self-criticism, at the same time as we listen to the 
experiences of friends from elsewhere. We search for insights 
that may serve as a catalyst in the Danish endeavour to come 
to terms with difficulties they face at present in a more future-
oriented way:
1.  The community values are missing badly in the western 
societies in spite of economic prosperity. Developing nations 
have been able to keep the value alive in face of scarce 
economic resources. The solidarity within the family and with 
the community through generations is worth taking note of. 
2. An awareness of the importance of oral tradition as a 
precondition for sound educational theories is necessary. Oral 
tradition build upon a language of narratives and imagination, 
it establishes community, whereas a monopoly of the written 
texts is about to leave us in the western societies unprotected 
against the threat of greedy technical culture which is 
altogether individualistic and unhistorical. 
3. A path enabling us to combine national identity with 



international community, combines a specific cultural heritage 
with a willingness to take stock of that tradition within the 
framework of a culture of pluralism. It is my impression that 
Asia, not least India, can be considered a melting pot for such a 
process of counteractive directions, whereas we in Europe, who 
sometimes boast of one dignified culture of antiquity, obviously 
have painful difficulties in combining cultural tradition with 
openness and pluralism (SCHJOERRING, 1999:64-66)

Having thus put the positive aspects of the developing world in 
perspective, and analysing the concept of Education for Life which 
brought forth the breakthrough of modernity through a national 
upsurge with adult education playing a significant role in the process, 
as we encounter this in the history of Denmark, Schjoerring (1999:78-79) 
cautiously concludes, 

The concepts of Folk High Schools contained such magic 
dynamism, because of the essential truth that ‘education 
for life’ cannot become restricted to one specific political or 
educational strategy. Dimensions in human life touch upon 
deeper structures, referring to Grundtvig’s definition of man ‘as 
a divine experiment of body and soul’. This is part of the reason 
why Grundtvig’s educational vision has survived its original 
limitations and has proved powerful to be adopted to regions 
far away from the Danish borderlines.
In my judgement, this basic phenomenon has wide 
ramifications in the present world. We have seen breakdown 
of political ‘isms’, we are at the moment also in a transitional 
phase. I believe the western societies are in immediate need 
of viewpoints which transcend the paralyzing effect of narrow 
utility and open up spiritual dimensions. 
We should avoid any attempt towards adapting the 
Grundtvigian model from Denmark to India directly without an 
assessment of the historical heritage, the present challenges 
and the future prospects, conducted in an atmosphere of living 
interaction.

We shall now discuss the views of two non-Danish scholars, one 
from the United States and the other from Nigeria. Our first commentator 
is Steven Borish, famous for his outstanding work ‘Land of the Living’. In 



a paper presented at a seminar in Denmark in 1994 to commemorate the 
150th anniversary of the world’s first adult education institute at Roedding, 

Borish said, 

In Grundtvig’s Denmark, the almue consisted chiefly of the 
farmers and members of the agricultural community who 
constituted about 80% of the population but were excluded from 
all effective participation in political decision making. Today the 
term could well be used to refer to all those in the Third World 
who are illiterate, who are landless peasants or tenant farmers. 
It could be used for the members of the tribal societies who 
are forced to leave their lands and migrate into cities where 
they become cheap exploited sources of ununionized labour. It 
could be used to refer to all those who have been dispossessed 
by the social structures around them, and have not found their 
right way in the world. One way of stating the essence of folk 
high school is this: it is a type of school which serves the needs 
of almue in whatever society it appears (1995:53-54).

Borish (1995:53-54) qualified his statement with the following: 

1. (...) the importance of local self-determination and the right to 
adapt the concept of folk high school to local needs and conditions. 
What this means is that a folk high school which appears in a Third 
World country may have a very different outward form than the 
Danish folk High Schools of Roedding’s time or today. 
2 . The importance of primary cultural base in the local cultural 
community. What this means simply is that it is difficult to 
conceive of a folk high school run by outsiders. Members of 
the same culture to be served by the folk high school must 
provide the original inspiration, energy and commitment for 
the founding and establishment of the school (...)
3. (...) To succeed in its mission, the folk high school must not 
be an isolated entity, but will become part of a greater social 
movement, resulting in the creation of wider social network 
among its graduates. 
4. (...) The folk high school is a special kind of school which has 
as its major goal the building of self-confidence and a political 
attitude towards life (...)



Steven Borish (1995) concludes his paper quoting from President 
J.F. Kennedy, who wrote, “It is better to light one candle than to curse 
the darkness”.

We must now refer to the African Grundtvigian Kachi E. Ozumba, 
who established the first African Folk High School. In an article in 
Grundtvig Studier in 1993, Ozumba wrote: 

I bring you greetings from Nigeria, the land in the heart of Africa 
where some have too much and far too many too little. Nigeria, 
the largest black nation in the world, the home of two out of 
every five black persons on earth, a land of vast human and 
material resources, but alas a land where schools for death 
entrenched by imperialists with our support are consistently 
emasculating the lives of the people. 

But I bring good news. In the Grundtvig Institute, Onitsha, the 
fire of enlightenment and folkelighed has begun to glow. And 
slowly but surely we are taking the steps to establish that 
richness in which few will have too much and even fewer too 
little. We are working to achieve for our people: a plain and 
active joyful life on earth”.

Explaining the Nigerian perspective of Education for Life, 
Ozumba says, ‘How do we see the concept of Education for 
Life in Nigeria today? (...) the concept to us cannot be “another 
foreign importation”. It is indigenous and was with us even 
before Grundtvig. What Grundtvig did was to help us rediscover 
values and practices which we had jettisoned to our peril in our 
breakneck speed to so-called western civilization. Grundtvig 
helps us find answers from within us to burning problems of our 
education and national development. Grundtvig, through the 
success of Denmark shows us what we could become, if only 
we could find the strength within us. And when we looked and 
are still looking within us, what is emerging is not and cannot 
be a Danish Folk High School at Onitsha, but a ‘Nigerian’ folk 
high school (1993:105;110). 

The principles, ideas and ideals are no less the same with the Danish 
Folk High School than they are with our indigenous ‘School for Life’.



I.  A  Synthesis?

The Third World, over the past 150 years saw the emergence of a 
number of thinkers who contemplated on the plight of their people and 
sought to emancipate them out of their ignorance, poverty and misery. 
I am referring to the thoughts and deeds of Rabindranath Tagore, 
Mahatma Gandhi and Paulo Freire. A perusal of their lives, thoughts and 
works will leave no one in doubt that although they were deeply rooted in 
their own cultures, they transcended these to gain universal acceptance. 
Though Tagore worked for most of his life in Bengal as a litterateur 
and educationist (he is the greatest literary figure that India has ever 
produced), his ideas on education are both unique and universal. Gandhi 
started his politico-ethical movement in South Africa and later continued 
it in India. His concept and practice of non-violence, Sarbodaya and 
Satyagraha have universal appeal. And Paulo Freire’s quest for bringing 
liberation through literacy in Brazil transcended its geographical limits 
and found acceptance all over the Third World and beyond.

Therefore, the concepts of education, social justice and liberation 
expounded by Tagore, Gandhi and Freire can be creatively synthesized 
with Grundtvig’s thoughts and viewed as an integrated conceptual whole 
for confronting the problems of the developing world. Let us therefore, 
look at the similarities of their experiences and in their thoughts. 

Most of the educational writings and experiments of Tagore and 
Gandhi centred around the education of children and adolescents. Though 
Freire researched on the education of children belonging to the working 
class, he concentrated on the education of adults as his primary area 
of intervention. Grundtvig had practical experience in the education of 
children and adolescents although he theorized on the education of adults 
as that was the most pressing need during Denmark’s transition  from 
monarchy to democracy.

If we consider the theories propounded by Tagore and Freire, we shall 
observe that both of them considered education as the practice of freedom. 
Tagore called it Atma Sakti or the strength of the soul. All his endeavours were 
geared towards fruition of this inner strength. For Freire, education is the 
process of becoming. Grundtvig’s concept of enlightenment encompasses 
the idea of inner strength and freedom in a holistic way.

Tagore called for an all-round development of the child. Culture 
played a significant part in this process. Fine arts and crafts, dance and 
music, literature and science-all of these he prescribed for the proper 
growth of the faculties of the mind. Freire started his literacy process 



from the premise of culture and then extended it into the realm of 
freedom.

Grundtvig’s concept of folkelighed is based on the fruition of people’s 
intrinsic culture based on mother tongue, poetry, literature and myths. 

Grundtvig, Tagore and Freire opposed rote-learning. Grundtvig 
called the institutions practising such methods black schools. Tagore 
considered creativity as the key to the development of the faculty of the 
children. For Freire, creation and re-creation constitute the process of 
liberation. Narrative concept of education was anathema to him. 

Grundtvig, Gandhi and Freire contributed some of the most 
significant concepts to humanity. Grundtvig’s enlightenment awakened 
a whole nation. Gandhi’s social and philosophical movements emanated 
from Satyagraha, the urge for truth. Freire’s conscientization is the 
faculty of critical thinking that elevates humans from objects to subjects.

Grundtvig, Tagore and Gandhi were of the opinion that mother 
tongue should be the medium of education. They firmly believed that for 
the development of curiosity of children, mother tongue can be substituted 
by no foreign tongue, however pedantic the professed goal might be. 

Tagore believed that craft should be one of the subjects to be taught 
at the schools. For Gandhi, craft was the centre around which all education 
should revolve. Grundtvig, though was not very keen to introduce 
vocational skill development within the four walls of the folk high school, 
nevertheless wanted students to be keenly aware of the practical aspects.

A synthesis therefore of the thoughts and practices of all these 
four thinkers can be attempted in the educational and enlightening 
endeavours in The Third World.

 
II. 

Over the last few years, Grundtvig’s concept of democracy seems 
to have become very important to the people of the developing world 
because of his untiring effort to reach out to those who were outside the 
focus of education. He wanted young people from poor rural families to 
be educated and enlightened so that they could, as responsible members 
of the community, elect their genuine representatives. 

I would like to recount some of my personal experiences in recent 
years and how I was convinced of the great contribution of Grundtvig in this 
area. A few years back, I had the opportunity to evaluate a large number of 
non-formal education centres run by the Government of West Bengal with 
the help of a number of NGOs. In West Bengal, there exists a three-tier 



local self-government which has brought the state administration to the 
grassroot level. There are elected village councils, sub-divisional councils 
and district councils. The NGOs were supposed to work in close liaison with 
the local self-governments. We were entrusted with the evaluation of two 
districts, namely Midnapore and Howrah, where 15,000 learners belonging 
to the age-group of 9-15 were enrolled. To our utter dismay, we found that 
the task of instructing these learners was done in a very casual manner. 
Our evaluation indicated that only around 25 per cent of the learners had 
achieved the level expected. The task was highly challenging as the learners 
hailed from the poorest of the poor families. They definitely deserved a 
better deal. We observed that the instructors and the supervisors were 
chosen, in a large number of cases, not on the basis of merit but on other 
considerations. There was a system of reporting from the lowest to the 
highest level of administration. But there was no monitoring or inspection. 
Therefore, in statistics everything looked fine. But in reality, targets were 
never met. The net result was that, somewhere down the line, a large sum 
of money was not being used for the purpose earmarked. Here, we find a 
case of copybook democracy where guardians of democracy usurp wealth 
and power of the majority who are poor, illiterate and unenlightened. To 
reverse this trend and to make democracy function properly, we need a 
system in which the citizens can utilize their right of choice intelligently 
and consciously. In several articles published over the last few years, 
we have suggested that education, planning and development should be 
carried out through a network of grassroot organisations in which the 
villagers themselves would be taking positive responsibility. We have also 
proposed that a three-tier educational network in tandem with the three-
tier Panchayat system should be instituted - a people’s school at the village 
level, a people’s college at the sub-divisional level and a people’s university 
at the district level with distinct areas of operation and responsibility.

III. 

A branch of study has recently developed within the broad curriculum 
of Mass Communication, directed exclusively towards development of the 
developing world. It is called Communication for Development. This newly 
emerging subject has its genesis in the history of development strategies 
of early 1950s. At the end of the Second World War, on the conclusion 
of hostilities, in 1949, Harry Truman, the then President of the United 
States delivered a lecture to U.S. Congress which is known as Point Four 
Programme. There, he suggested a massive inflow of technology and finance 



for the newly independent States of Asia and Africa (and other developing 
countries as well) to help to emancipate the people of these countries from 
poverty, ignorance and disease. The strategy was based on the notion that 
it was high time that the developing nations discarded their traditional 
techniques of production and embraced new technologies. The total failure 
of this strategy when it was implemented in the 1950’s led the U.S. strategists 
to delve into the problem. It was felt that the communication gap was one 
among the many important reasons for its failure. From then on started 
theorizing on the communication strategies that should be adopted for 
putting across the concepts of development, presumably the American 
or rather western concept of development. Needless to mention that the 
emerging theories of communication for development were extremely 
biased. They ignored the intrinsic characteristics - social, cultural and 
economic – of the developing world. A thorough revision of the strategies 
was the outcome of a powerful essay of Paulo Freire, entitled ‘Extension or 
Communication?’  which became available in 1970’s. Paulo Freire showed 
that the word extension had an element of arrogance in it - extension of 
something to someone. There was a top-down bias in the whole concept. He 
showed that the persons or the communities to be developed should take the 
centre-stage. They would decide what they would consider as development 
and what kind of development they would accept, after evaluating various 
alternatives. Only through dialogue as equal partners can concepts of 
development be discussed and agreed upon.

It is our considered opinion that Grundtvig’s concepts have  
immensely rich potential for contributing towards this new knowledge. 
His concept of folkelig which presupposes uniform enlightenment of 
all classes, his ideas of interaction through conversations and dialogues 
where the audience is given more importance than the speaker, his 
emphasis on oral communication in societies which are in most cases non-
literate are exactly what such a new branch of knowledge is in need of. 
Thus communication strategists across the world both in the international 
arena and the national domain can utilize these concepts in their day to 
day practice. It is our firm belief that Grundtvig’s thoughts can become 
powerful tools in the hands of communication experts in their task of 
putting across the vital messages to the communities they serve.



References

BERG-SCHOLOSSER, Dirk; KERSTING, Norbert (Ed.). Poverty and Democracy: Self Help 
and Political Participation in the Third World Cities. London/New York: Zed Books, 2003.

BORISH, S. “Stick your finger in the soil and smell where you Are”: Some thoughts 
on the implications of the Folk High Schools Model in an international perspective. 
In: ZOLLNER, Lilian; ANDERSEN, Anne Marie (Ed.). Enlightenment in an International 
Perspective. Vejle, Denmark: Nornesalen and Kroghs Forlag Ltd., 1995.

BUGGE, K. E. (1995), Some International Varieties of Grundtvig-inspiration. In: ZØLLNER 
& Andersen (edd.). Reprinted Allchin, A. M. et  al. (Ed.), Grundtvig in International 
Perspective, Aarhus: Aarhus University Press, 2000.

HANSEN, Holger Bernt. Grundtvig and the Third World: The Transfer of Grundtvig’s 
Ideas to other peoples and cultures. In: ALLCHIN, A. M. et al. (Ed.). Heritage and 
Prophecy. Aarhus: Aarhus University Press, 1993.

HANSEN, Holger Bernt. Education for life or for livelihood: Grundtvig and the Third 
World Revisited. In: ALLCHIN, A. M. et al. (Ed.). Grundtvig in International Perspective. 
Aarhus: Aarhus University Press, 2000.

HANSEN, Holger Bernt. Adult Learning and Democratization in the Third World: Impact 
and Relevance of Grundtvig’s Educational Ideas. In: MITRA et al. (Ed.). Education 
and Development. Calcutta: Jadavpur University, 2003.
	
HAYNES, Jeff. Democracy and Civil Society in The Third World. Cambridge: Polity 
Press,  1997.

HIPPLER, Jochen (Ed.). The Democratisation of Disempowerment: The Problem of 
Democracy in the Third World. USA: Pluto Press, 1995.

MEHMET, Ozay. Westernizing the Third World. London/New York: Rouledge, 1995.

OZUMBA, Kachi E. Education for Life: The Nigerian Perspective. In: ALBECK, Gustav 
(Ed.). Grudtvig Studier. Copenhagen, 1993.

PINKNEY, Robert. Democracy in the Third World. Colorado: Lynne Rienner Publishers, 
Inc., 2003.

POURGERAMI, Abbas. Development and Democracy in the Third World. Boulder/
San Francisco: Westview Press; Oxford, 1991.	



ABOUT THE AUTHORS

MARCELLA MILANA has a PhD from the University of Rome 3, Italy, was a 
professor in the Department of Curricular Research at the School of Education 
at the University of Aarhus, Denmark, for 10 years. She is an associate 
professor in the Department of Human Sciences at the University of Verona, 
Italy, where she heads the Global Center for Research and Comparative 
Studies in Adult Education and Learning Policy. Since 2019, she has been 
an honorary professor of adult education at the University of Nottingham 
School of Education, United Kingdom.

TORE BERNT SORENSEN Postdoctoral researcher in Université Catholique 
de Louvain, Belgium. Tore’s knowledge interests are centered on education 
governance, the teaWWching profession, liberalism, and globalization. He is 
currently contributing to the project “Social dialogue and industrial relations 
in education: the challenges of multi-level governance and of privatization 
in Europe”, which is funded by the European Commission. Tore’s recent work 
has appeared in Comparative Education Review, Currículo sem Fronteiras 
and Discourse. 

Promoting Democratic 
Citizenship Through Non-Formal 
Adult Education: The Case of 
Denmark

Marcella Milana
Tore Bernt Sørensen



Since the mid-1990s, the importance of strengthening democratic 
citizenship through education has become an important aspect 
of European policy and research (AUDIGIER, 2000; BIRZEA, 2000; 

MILANA, in 2008; STEINER-KHAMSI, TORNEY-PURTA, & SCHWILLE, 
2002; TORNEY-PURTA, SCHWILLE, & AMADEO, 1999; TORNEY-PURTA, 
LEHMANN, OSWALD, & SCHULZ, 2001; VELDHUIS, 1997). In 2001 a new 
emphasis on learning for democratic citizenship has been championed by 
the European Commission (2001), who recognized active citizenship as one 
of the four “broad and mutually supporting objectives” of the European 
strategy for lifelong learning.1

In spite of the shift from education to learning, the equal recognition 
of in-school and out-of-school as important learning contexts and the 
acknowledgement of curricular and extra-curricular activities to strengthen 
democratic citizenship, most empirical research in the field remains 
primarily concerned with school-aged pupils and formal school education 
(MILANA, 2006).

In 2006, a team of researchers from nine EU member states launched 
the “Stocktaking study on lifelong learning for democratic citizenship 
through adult education”. The study comprised a comparative analysis of 
ways in which adults2 can achieve competencies relevant for democratic 
citizenship through engagement in non-formal learning activities.

In this article we present selected findings from Denmark. The overall 
aim of the research was to determine which theoretical implications can be 
drawn by a close examination of two non-formal learning activities organized 
by the Folk High Schools (FHSs) and Day High Schools (DHSs).3 Although 
they had different goals and addressed specific target groups, both activities 
aimed at promoting civic competences among the adult population. Despite 
the specific nature of the socio-cultural context in which these learning 
activities were designed and implemented, we argue that it is possible to 
identify important dimensions that could be of general interest for those 
involved in designing and managing learning activities for democratic 
citizenship in a variety of contexts.



Non-Formal Learning for Democratic Citizenship in Denmark

In Denmark, the emergence of the popular education movement 
(folkeoplysning) in the mid-nineteenth and early-twentieth century has had 
a strong impact on education theory and practice (WIBORG & KORSGAARD, 
2006). In particular, liberal ideas and values that influenced the establishment 
and institutional development of the FHSs and DHSs represent key aspects 
for us to understand the cultural and structural dimensions of non-formal 
learning for democratic citizenship in Denmark.

The Establishment of the Danish Folk High Schools and Day 
High Schools: An Historical Overview

The historical development of the FHSs can be divided into three 
distinct periods. The first period spans from the establishment of the first 
FHS in Rødding in 1844 to the Danish military defeat to German forces, which 
led to the loss of Slesvig in 1864. This period was marked by the approval of 
the Danish free constitution (1849) and the first act in Parliament concerning 
financial support to the FHSs (1851). The FHSs had the declared purpose 
of teaching the rural population certain character traits, based on spiritual 
values and national respect that were considered necessary to make them 
competent citizens, thus supporting the transition from an absolute to a 
constitutional monarchy (ANDRESÉN, 1991; KORSGAARD, 2004a).

The second period covers the expansion of the FHSs from 1864 to 1968. 
This period saw the blooming of FHS establishments all over the country. The 
Government had a decisive influence in this development, as it determined 
the minimum requirements for FHSs to obtain state subsidies (1892). 
Nonetheless, the institutionalization of the FHSs was accompanied by total 
freedom concerning pedagogical approaches and curricula (LUNDGAARD, 
1991). The pedagogical approach and curricula were strongly influenced by N. 
F. S.  Grundtvig, who emphasised cultural understanding as a core democratic 
principle (KORSGAARD, 2004a). Accordingly, the FHSs had the primary 
purpose of strengthening the national bond among the rural population in 
a period of economic expansion of the agricultural sector. After World War 
II, and the following emergence of the industrial society and an increased 
demand for a better educated labour force, a new act on the FHSs was enacted 
by the Government (1942). In the meantime, HAL KOCH (2005) revised the 
Grundtvigian historical-poetical ideal to place more emphasis to political-
democratic values. In 1946, Koch’s theoretical work was transformed into a 
pedagogical creed with the establishment of Krogerup FHS.



The third period in the development of the FHSs is marked by the 
emergence, in the late 1960s, of a critical view on society. Since 1968, youth 
unemployment and youth rebellion fuelled a debate on the historical role 
of FHSs. Informed by Hal Koch’s democratic ideas and grounded in a left-
leaning ideology, a new agenda for social change through practical work, 
exercise and traveling, especially in developing countries, permeated the 
FHSs (KORSGAARD, 1997). Vocational elements, previously associated with 
the individual formation of technical skills, thus acquired a new meaning. 
They became tools for critical reflection upon social changes. After a new 
Act on FHSs came into force (1970), short courses provision increased, while 
the characteristics of FHSs participants changed consistently: A greater 
number of well-educated people from non-rural areas enrolled in the FHSs, 
exploring for new opportunities for social life, activity and discussion. Thus, 
the traditional educational function of the FHSs, that is educating rural 
people, rapidly declined within the context of industrial society.

In the late 1970s, in a period marked by high unemployment, DHSs 
were introduced as an alternative to FHSs to provide non-residential 
course provision. The first DHS was established in Silkeborg in 1979 and 
during the following decades the number of DHSs increased rapidly. 
Nonetheless, it was not until 1991 that the DHSs become the object of a 
specific legislation, which secured their status as private foundations. 
Similarly to the FHSs, the DHSs are non-formal institutions that provide 
public adult education provision inspired by liberal principles but, as 
KORSGAARD (1997) thinks, the establishment of the DHSs did not reflect 
a mobilization of a particular group of people, as did the residential FHSs, 
which served as a platform for the rural people. The DHSs were born out 
of specific structural deficiencies in the labour market that created the 
need for educating a vast number of unemployed people, who often lacked 
proper schooling or other social advantages, single mothers, those who 
received early retirement allowance, disabled people, immigrants, and 
refugees (LUNDGAARD, 1991).

Educating the Danish Citizen: Key Concepts

The Grundtvigian historical-poetical ideal, which had a profound 
influence on the FHSs pedagogical approach, was strongly inspired by the 
concept of people as a linguistic and cultural aggregation and that of nation 
as an aggregate of people sharing common language, history, and tradition 
(KORSGAARD, 1997). Accordingly, the FHSs function was to strengthen 
national consciousness, which was based on a concept of democracy as 



ethnos, which is a cultural understanding of democracy, as opposed to demos, 
which is a political understanding of democracy, or pléthos, that is a social 
understanding of democracy (KORSGAARD, 2004a). The pedagogical aim of 
the FHSs was that people should feel part of a common fellowship, in its 
historical continuity to trigger a desire to do what it could come to terms 
with. For this aim to be achieved, dialogue, debate, and discussion or ‘living 
interactions’, become the primary mode of pedagogical communication.

Although grounded in the Grundtvigian historical-poetical ideal, Koch 
advocated a demos strategy, which, with some inspiration from a republican 
model, identified citizenship and citizens’ active participation as the central 
aspects of a well-functioning society. As a result, the function of popular 
enlightenment was to support the development of civil society via political 
empowerment. Accordingly, the pedagogical aim of the FHSs was identified 
by Koch as experiencing the self as a member of a political community, as 
the foreground for social action. From a pedagogical point of view, the focus 
on the living interactions as a primary mode of communication persisted in 
the FHSs.

Although Koch distanced himself from the Grundtvigian emphasis on 
ethnic origin and language as the ultimate criteria for belonging to a community, 
he still perceived citizenship in a national perspective (Korsgaard, 2004b).

Globalisation and Europeanization phenomena have challenged the 
Danish nation-state ideal ever since. In recent times, Gleerup (2004) has 
addressed the vital question of how the individual’s enlightenment, identity 
formation, and political know-how are constantly challenged by global 
market forces. Accordingly, he argues for an experimenting experiential 
pedagogy, which reflects the relation between active citizenship and the 
individual’s identity formation. The proposed pedagogical approach to 
learning for democratic citizenship (LDC) is, therefore, based on the 
following key elements:

(1) knowledge of citizenship, democracy, politics and human rights;
(2) experience and awareness in relation to citizenship activities 
in a variety of contexts: civil society, the state and the market;
(3) culture and identity-work through the negotiation of meaning 
in democratic interaction;
(4) practical training of civic competences.

In Gleerup’s opinion, these key elements are often evident in current 
citizenship education where cognitive and experiential sources for learning 
and knowledge are integrated in a learning model that does away with the 



borders between civil society, the market, and the state. Gleerup argues that the 
Grundtvigian tradition and Koch’s view of democracy as a mode of living have 
resulted in a particular configuration of the four key elements, with an emphasis 
on learning through practice and the utilization of accumulated experience.

Horsdal (2001) argues that global individualisation does not 
necessarily result in a weakening of social bonds; individuality is often 
defined by the relations in the communities people participate in. Based 
on these assumptions, Horsdal (2004) recognises the “ability to express 
oneself, listening abilities, sensitivity towards different codes, negotiation 
of meaning, and openness” as vital competences among active citizens. 
Therefore, she argues that narrative competencies are a crucial element of 
LDC in contemporary society.

Following Horsdal’s main argument, the individual choice to study in 
a residential school may be interpreted as a strategy to find relief from the 
complexity of the outside world. Accordingly, Horsdal singles out the ability 
to strengthen students’competencies to cope with complexity, for example 
by going beyond the school’s local context and national horizon, as a current 
challenge for the FHSs.

In summary, as Rasmussen (2006) points out: the “anti-elitist and 
liberal [educational ideal], that emphasised oral presentation and dialogue, 
and that linked education to national and local rather than international 
culture” (p. 51) has had a strong influence on the Danish education 
tradition. Although this tradition is challenged by the impact of current 
European policy on Danish education policies, a unique combination of 
key elements embedded in this tradition still persists in the FHSs and DHSs, 
which were the object of our empirical investigation. These elements can be 
identified as follows: Firstly, both institutional settings improve awareness, 
often with an emphasis on the national context, although with different 
foci. While FHSs are primarily concerned with cultural and political 
awareness, DHSs are mostly devoted to make the learner aware of his/her 
social position in society (KORSGAARD, 2002b). Secondly, both FHSs and 
DHSs function as temporary communities, as a parenthesis in the individual 
student’s life, therefore the social interaction in the school takes on a 
level of intensity rarely found elsewhere. They create a socially including 
learning environment where the teachers function as positive models 
for identification and as sources of inspiration (EHLERS, 1994). Thirdly, 
they highlight the connection between learning and living through the 
application of teaching methods based on living interactions, which create 
opportunities for personal expression, creativity, and acknowledgement 
of the students’ experience.



Introduction to the Empirical Study

Overarching Research Purpose

The purpose of the empirical study was to investigate how 
longstanding, non-formal, adult education institutions, that is FHSs 
and DHSs, have worked to foster the acquisition of civic competencies 
among young adults, thus contributing to LDC. What particular learning 
initiatives, pedagogical approaches and forms of learning were tried 
out? Were the learning initiatives perceived as meaningful and useful for 
democratic participation by the learners? Which civic competencies can 
be identified as learning outcomes? What theoretical implications can 
be drawn from a closer investigation of these learning practices? Driven 
by the above research interest, the following learning practices were 
identified as useful objects of in-depth case-studies: (1) the course “The 
World is Burning” at Krogerup Folk High School (KFHS); (2) the project 
Udspil,4 implemented in five DHSs.

Justification for the Selection of the Learning Practises

Learning for democratic citizenship is embedded in the philosophy of 
both the FHSs and DHSs. This is particularly true in the tradition of KFHS, 
where European humanism, human rights, democracy, and politics have 
been high on the agenda since its establishment in 1946. Krogerup Folk High 
School is an active participant in the public debate on culture, democracy, 
and public participation in decision-making. The course The World is 
Burning was worth special attention as it seems to respond to the need of 
enhancing internal political efficacy (see Findings) among young adults. 
In fact, as research in the field of political efficacy has pointed out, Danish 
youths, even though knowledgeable about democracy and the functioning 
of political processes, do not perceive themselves as competent in political 
matters (AMNÅ & EKMAN, 2007).

The DHSs are represented by the Association of Danish Day High 
Schools (ADDHS). The project Udspil represents a concrete example of 
direct implementation of ADDHS policy aimed at fostering democratic 
citizenship. Furthermore, Udspil has been chosen for being a non-formal 
learning activity based on individual participation, even though it is linked 
to institutionalised learning practices carried out in cooperation between 
several local institutions.



Data Collection and Methodology

The in-depth case studies presented here are based on results from 
desk research and fieldwork carried out over a one-year period (spring 2006 
to spring 2007). Data was collected by a combination of qualitative methods. 
Due to the different nature of the selected learning practices—that is one 
is a recurring activity, but the other is not—in the case of the The World is 
Burning, data were gathered when the autumn 2006 course was in progress, 
whereas data for Udspil were gathered after completion of the project. For 
each learning practice the main sources of information were individual 
semi-structured interviews with at least one teacher and two key actors 
involved in the design and planning. These were combined, in the case of 
The World is Burning, with class observations and focus group interviews 
with participants5 (Halkier, 2002; Robert, 1989; Spradley, 1980). The focus 
group interviews and all but one individual interview were held in Danish 
and were partially transcribed. Class observations were supplemented by 
digital audio recording when this was feasible.

Case 1: The World is Burning at Krogerup Folk High School

The course, which is offered twice a year, was organised by KFHS, 
a residential institution located 35 kilometres north of Copenhagen, in 
collaboration with the non-governmental organization Operation Dagsværk6 
(OD). Students enrolled in the course were obliged to participate in other 
activities at the school. The course was financed by the State (approximately 
2/3) and tuition fees (approximately 1/3).

Stakeholders

Krogerup Folk High School is a member of the Danish Association 
of Folk High Schools (DAFHS), which organises, sustains and undertakes 
development projects for and with the FHSs in the key areas of: democracy, 
citizenship, culture, and sustainability. Operation Dagsværk is a relief 
organisation promoting better conditions for young people who live in 
impoverished areas of the world.

Aims, Target Group and Access

According to Baastrup (2005), the course aimed “at teaching young 
people to perceive themselves as subjects of societal processes” (p.7, our 



translation). The target group was young adults, with a special emphasis on 
recently graduated upper-secondary school students. According to Danish 
legislation students must be at least 17.5 years old to enrol in courses 
organised by the DFHs.

Structure, Curriculum, Pedagogical Approach and Evaluation

The World is Burning was structured in three parts, or phases: Phase 
1 (seven weeks): Students lived and stayed at KFHS, where they took part in 
a range of study activities and social events; Phase 2 (four weeks): Students 
left KFHS to participate in a backpacker trip to economically less developed 
countries like Mexico and Guatemala, where OD supports development 
projects; Phase 3 (five weeks): Students returned to KFHS to develop 
communication projects.

The pedagogical approach followed in the course was inspired by a 
change-oriented or emancipatory pedagogy and comprised three core 
elements:

(1) Theoretical learning, primarily in class-based activities during Phase 
1. The focus was on the students’ acquisition of basic knowledge 
about politics, society, and youth in a global perspective, with the 
aim to broaden the students’ horizons and making them reflect on 
their perceptions of society.
(2) Experience-based learning during Phase 2. The journey is 
regarded as a unique learning setting, which provides the students 
with an opportunity to combine the acquisition of specific knowledge 
with a reality that challenges their established perceptions.
(3) Practical learning, resulting from the students’ direct 
engagement in communication projects aimed at a wider 
audience. The projects development involved the practical use of 
a variety of basic and technical skills that the students acquired 
through the course; for example using different communication 
tools such as camera, video, photography etc.

A variety of teaching methods were used, including lecturing, class 
discussions, workshops, group work, meeting representatives from different 
organizations, etc.

The didactic material comprised articles from newspapers and/or 
books and also documents downloaded from the web.

The students’ communication projects—a documentary on three social 



movements in Latin America, a workshop with children living in an asylum 
and two photo exhibitions— were presented to a broad audience by means of 
a public event held in Copenhagen on 10 December 2006. The event, hosted in 
a local community house, was organised in collaboration with several Danish 
organisations and had the financial support by The Danish Youth Council.

At the end of the course, the teachers carried out an internal evaluation 
based on: (1) class discussion (evaluating the entire course) and (2) students’ 
written evaluation (of each phase of the course).

Duration, Teacher-Student Ratio and Teachers’ Qualifications

The autumn 2006-course lasted 16 weeks. The total number of hours 
devoted to Phases 1 and 3, that is lessons, workshops, and project work, 
was approximately 106. Three teachers were involved, yielding an overall 
teacher-student ratio of 1:4. The teachers were recruited to represent diverse 
educational backgrounds and qualifications.

Case 2: Udspil at the Day High Schools

The Udspil project was launched by the ADDHS secretariat. The 
ADDHS was in charge of planning, fundraising, and coordination of the 
project, whereas five DHSs7 implemented the teaching-learning activities. 
A total of five teachers (one teacher per school) and 33 students took part 
in the project. In three schools a local coordinator was also appointed. 
The project was co-funded by the Danish Ministry of Education and the 
Danish Adult Education Association.8 Detailed information about the 
participation in the project was only collected in two DHSs: The Sports 
Day High School, IDA, in Arhus (SDHS-ARH) and the Pre-course Day High 
School, in Copenhagen (PDHS-CPH).

Stakeholders

The ADDHS’ mission is to strengthen and develop learning activities 
that: (1) relate to existential and societal conditions; (2) strengthen 
the participants’ personal competencies; (3) improve the participants’ 
possibilities in relation to education and the labour market; and (4) take 
place in a general education-inspired learning environment.

The DHSs represented by ADDHS are non-residential daytime schools 
that also provide various facilities, which support informal interaction 
among participants. Each school has a well-defined profile. The profiles of 



the two schools under investigation are highly differentiated in terms of 
subjects offered. The SDHS-ARH is focused on sports, whereas the PDHS-CPH 
is focused on languages and mathematics.

Aims, Target Group and Access

In the project description, ADDHS identifies the project’s aim as “To 
promote interest for active participation based on a sense of responsibility 
towards the community and respect for the legitimate interests of different 
groups” (our translation). The target group of the DHSs is people at risk of 
marginalization. This includes people with little education, physical, or 
mental health problems, reading, writing, and math difficulties, people 
trying to find their first job or temporarily unemployed, and people from 
ethnic minorities. According to current legislation, all individuals over 18 
years of age are eligible to attend the DHSs.

Structure, Curriculum, Pedagogical Approach and Evaluation

The ADDHS provided a framework for the development of teaching/
learning activities that were to be implemented by the DHSs in the project. 
The framework consisted of the identification of key topics as the subject-
matter for debate, interviews, and other activities to be organized in 
connection to the actual curriculum. Individual teachers involved in the 
project could freely choose the key topic(s) they considered relevant in 
relation to both the DHS’ main objective and the student’s interests. 
Specifically, the teacher from the SDHS-ARH chose the topic “Liberty, 
equality and brotherhood,” while the teacher from the PDHS-CPH chose 
the topic “Danes and foreigners” (with the subtitle: Being Danish and 
Danes’ relations to foreigners).

According to the ADDHS’ teaching guidelines, each teacher had to select a 
number of students (seven was intended, but one teacher selected only five) who 
were motivated to participate in the project through the production of a DVD.

The recording of the participants’ points of view was carried out with 
a director/ interviewer, who was also involved in the development of the 
project, and a photographer. The ADDHS provided disposable cameras to 
the participants.

The pedagogical approach was implemented by individual teachers. 
In both the SDHS-ARH and the PDHS-CPH, the teachers decided to work 
with the selected topics in class-based activity addressing all students, while 
extra activities for the production of the DVD involved only those students 



who volunteered to take part in the project—that is seven out of seventeen 
and seven out of ten, respectively.

At the end of the project, the teachers from the SDHS-ARH and the 
PDHS-CPH carried out an internal oral evaluation with the students.

A publication including the DVD was subsequently published by 
ADDHS (RIIS-HANSEN, 2005).

Duration, Teacher-Student Ratio and Teachers’ Qualifications

The project was carried out in the winter of 2004. The work lasted 
three months, that is one semester, for a total of some 25 lessons/19 hours 
and 36 lessons/27 hours, respectively, of class-based, indoor activity. It is 
worth noticing that, in Aarhus, the project’ activity differed from the rest of 
the activity, which was mainly taking place outdoor and involved physical 
exercise. The teacher/student ratio for class-based activity was 1:17 at the 
SDHS-ARH and 1:10 at the PDHS-CPH. The teachers involved in the Udspil 
project had different qualifications.

Findings

The main purpose of the empirical study was to determine which 
pedagogical approaches were applied to support the development of civic 
competences among the participants. What follows is a presentation of the 
findings. We began by exploring the relation between explicit and implicit 
curricula. We highlight existing tensions between universal democratic 
values and the individual political orientations of teachers and students. 
Then we discuss the different underlying assumptions for strengthening 
the learners’ sense of internal efficacy in order to raise their political 
awareness. After that, we discuss the pedagogical approaches with an 
emphasis on the learners’ experience. Finally, we evaluate the resulting 
learning outcomes.

Explicit and Implicit Curricula

The popular enlightenment, with its different interpretation of 
democracy, stresses accumulation of experience as the primary means 
of knowledge creation. This is reflected in both the Act on general popular 
education from 2004 and the Act on FHSs from 2006, which have little focus on 
explicit curricula and a strong emphasis on the absence of formal examinations. 
There is a certain degree of ambiguity in the relation between knowledge and 



experience, that is theory and practice, which is often reflected in the relation 
between explicit and implicit elements in implemented curricula.

At the time of enrolment, the explicit curriculum for The World is Burning 
provided    a frame that emphasized the topic to be covered, the typology of 
activity to be under taken by the students, and the type of media used. The 
topic chosen was globalization processes and their inner contradictions. 
The typology of activity was addressed as a mix of physical and mental 
exploration of the globalized world. Last, but not least, concrete media, such 
as photography, video, web design etc. were chosen as the primary means    
for communicating the result of the journey to a broad audience comprising 
upper secondary education students, participants’ family members etc. The 
course was meant to provide an opportunity for the students to “go out into 
the world.” On these premises, an elaborate teaching plan was worked out 
only weeks before the course started and was first made available to the 
students on the first day of the course. No specific learning objectives were 
mentioned, neither in the curriculum nor in the teaching plan, although 
they were implicitly outlined by the teachers when planning their activity. 
The teaching plan  included  ad  hoc  invitations  to  guest  lecturers  from  
the  Danish  Parliament, the Confederation of Danish Industries, the United 
Nations Development Program, and   the counter-globalization movement 
Global Roots, who represent the Danish radical left.

The transmissions to the students of left-wing political values, which are 
shared by the teachers and OD, was also made explicit in the presentation of 
the detailed teaching plan for Phase 1 to the students. This led to a situation 
where the students were only partially aware of the explicit curriculum at the 
time of enrolment; further elements became apparent at the beginning of the 
course. Several aspects remained implicit, such as the acquisition of historical 
knowledge about Central-America, of specific digital skills, and  of several 
additional abilities, for example planning, networking, fundraising etc. With 
special reference to the political perspective inherent to the curriculum, 
some students  were surprised by the teachers’ political views, but recognised 
retrospectively that this did not prevent them from disagreeing with the 
teachers’ standpoints and values. Expression of different political standpoints 
were welcomed, but needed to be well-argued to be accepted.

Udspil’s curriculum offered a large degree of freedom because it defined 
the topic by key words only; that is “Liberty, equality, and brotherhood” 
and “Danes and foreigners.” These topics were added to the various subject 
matters already included in the curricula; the teachers offered different 
interpretations of the curriculum and related learning objectives. In 
SDHS-ARH, the topic was treated in relation to the curricular subject “The 



good life,” which the teacher considered a “typical folk high school subject,” 
one that involved social science and philosophy. She considered the lack 
of explicit learning objectives in Udspil a result of the Danish popular 
enlightenment tradition. From a quite different perspective, the teacher 
from PDHS-CPH argued that the lack of explicit learning objectives was a 
way to compensate for the very explicit learning objectives of the language 
and maths classes at PDHS-CPH.

Political Awareness and the Senses of (Internal) Efficacy

Despite the different degrees of explicitness in the curricula and 
related learning objects, both learning activities address the participants’ 
sense of political efficacy. Political efficacy represents the most theoretically 
relevant concept apt to capture at least one feature of political awareness 
(Niemi, Craig, & Mattei, 1991). The concept, according to Lane (1959) 
includes at least two components: the image an individual has of the self; 
and the image an individual has of democratic government. It is assumed 
that the more effective image the individual has of the self, the more 
democratic government is perceived as responsive to people and/or vice 
versa. The circular relation may not be a general characteristic, but may 
instead refer to specific participatory practices. Nowadays a distinction 
between internal and external efficacy is widely acknowledged. The 
former refers to the belief that one can understand and influence policy, 
whereas the latter refers to the belief that the government will respond to 
one’s demands.

Internal efficacy in particular is addressed by all teachers involved in 
the present study, although in different ways that reflect divergent underlying 
assumptions about ongoing societal processes—for example globalization 
processes, global and local interconnectedness, power relations between 
majority and minority groups in society, and so on—and the way they 
strengthen or hamper democracy. In the case of The World is Burning, 
the strengthening of participants’ sense of internal political efficacy was 
identified as the overall educational goal, and thus was considered as the 
guiding principle for both the explicit and implicit curricula and the specific 
learning objectives. On the contrary, neither those involved in the design 
nor the teachers involved in Udspil made a direct reference to concepts such 
as political awareness, internal political efficacy, and so on. Nonetheless, 
the teachers’ emphasis on universalistic democratic values (freedom and 
equality) in relation to the national context (Denmark) and multicultural 
societies (Danes and the foreigners) also addressed the sense of internal 



(political) efficacy, that is the image participants had of the self as effective 
in Danish society.

Pedagogical Approaches

The pedagogical approach of The World is Burning—a clear 
distinction between theoretical, experience-based, and practical 
learning—proved successful in achieving the goals and learning objectives 
of the course. This can be seen from both the resulting products—the 
students’ communication projects—and from the students’ self-evaluation 
about what they learned from the course (see below). The methodological 
approach did present some difficulties. On the one hand, the absence of 
any practical experience in  Phase 1 was brought up by several students 
as a reason for problems they had with their communication projects 
in Phase 3. On the other hand, in Phase 3 some theoretical knowledge 
was mentioned as a potential way to add value to what was actually 
experienced and discussed in Phases 1 and 2. This seems to have had an 
impact on the course’s overall coherence.

The teachers were an important resource throughout the process, not 
least due to their different profiles, personalities, and experiences. They 
created a positive atmosphere for learning and helped to positively resolve 
problems. In particular, they helped the students to successfully navigate 
the course by covering a wide range of functions, such as teaching, guiding, 
translating, mentoring, supervising, and coaching.

The Udspil project showed very different characteristics from The World 
is Burning   in terms of course structure, since the progression, organization 
and content of the course were determined, to a very large extent, by the 
individual teacher. Neither the teacher   from SDHS-ARH nor the one from 
PDHS-CPH relied much on the teaching guidelines produced by the ADDHS-
secretariat. The project was integrated in existing subjects. Consequently, 
these subjects influenced the specific pedagogical approach applied at 
local level. Both teachers mentioned several fundamental aspects of  their  
pedagogical approach. Firstly, teaching must be explicitly connected to the 
everyday life and experiences of the participants, and their interpretations 
of society and politics. Secondly, the content must relate to, and provide the 
participants with opportunities to express and  reflect on, their situation, 
including their problems in coping with demands of various authorities. Both 
teachers argued that taking photos proved very fruitful for the participants 
when they related their subjective experiences and more general political and  
societal problems. Additionally, the DVD production proved to be a strong 



motivating factor and an opportunity for self-expression. Multiple teaching 
methods were applied in both schools. At SDHS-ARH, the teacher constructed 
small cases, highlighting consequences of the choices made in everyday life. 
At PDHS-CPH, class activities included discussion of brief political statements 
from politicians, and a test of how different  political views expressed in 
the newspaper were interpreted by the students. The teacher also recorded 
news from the radio and discussed the content in class. This provided an 
opportunity to reflect upon consequences of current political and social facts 
and events, and to acquire new knowledge on international agencies such as 
the European Parliament and the Council of the European Union (2006).

Learning Outcomes

No specific competences for democratic citizenship were defined in 
advance as required learning outcomes, neither for The World is Burning 
nor for Udspil. Nonetheless, an external evaluation of the products, that is 
the students’ communication projects and the publication Udspil, reveals 
the following. The World is Burning produced important outcomes, 
identified by the Council of Europe as core competencies for democratic 
citizenship. These are the development of: Cognitive competencies, for 
example knowledge of the present world; ethical competencies and values 
that relate to liberty, equality, and solidarity; and capacities for action, for 
example capacity to take part in public debate (AUDIGIER, 2000, pp. 21–23). 
The course facilitated the development of interpersonal, intercultural and 
social competencies, and civic competences (no. 6), cultural expression (no. 
8), entrepreneurship (no. 7) and digital competence (no. 4).9

The Udspil project, the teachers stressed that the accumulation of 
knowledge and experience in the classes challenged the students’ attitudes 
and their ability to take part in discussions. This seems to reflect the 
competences for DC as defined by Horsdal (2004) in terms of sensitivity of 
different codes, negotiation of meaning and openness, which can be related 
to the individual capacity to take part in the public debate as defined by 
Audigier (2000). The students’ self-expression of their views on citizenship 
issues on the DVD can easily be interpreted as an expression of what Horsdal 
(2001, 2004) refers to as “narrative competencies.”

Strengths and Limitations

Among the strengths of The World is Burning were the links between 
formal and nonformal education and a virtuous circle among formal, 



non-formal and informal learning opportunities. These links were 
explicitly pursued in various ways. First and foremost thanks to the strong 
cooperation between the stakeholders, for example KFHS and OD. Many 
of the students, in fact, enrolled in the course during a sabbatical year 
after finishing upper secondary education and before entering the labour 
market or opting for higher education due to prior engagement with 
OD. Connections between non-formal education and informal learning 
opportunities were also created by combining a period of residence at 
KFHS and a period of travelling abroad. The participants’ profile seems to 
match that of the anticipated target group. It has to be mentioned that the 
actual participants’ profile is characterized by a high degree of intellectual 
ability, accompanied by a certain degree of political sensibility. The group 
is rather homogeneous in terms of educational and cultural background. 
Both features were acknowledged by the teachers. Observations and focus 
group interviews showed that those students who did not match this 
average profile were those who experienced the greatest difficulties.

The Udspil project proved especially fruitful in the methodology, 
which succeeded inengaging the participants in formulating and 
discussing a multiplicity of  views  on  various citizenship issues, hence 
promoting an awareness of the contextual character of knowledge and 
experience. The interviews and photographs provided opportunities for 
the accumulation of experiences. The project succeeded in providing the 
target group with a voice in the ongoing public and political debate, which 
it was not accustomed to.

However the lack of formal evaluation and reporting methods can 
be seen as a limitation hindering the development of new initiatives. The 
ADDHS’ intentions of accumulating knowledge and experience about LDC 
(to be further integrated in the DHSs activity) were only partially fulfilled.

Conclusion

The purpose of our study was to investigate how longstanding, non-
formal adult education institutions worked to foster the acquisition of 
civic competencies among young adults, thus contributing to LDC. We 
identified relevant learning practices carried out by a FHS and several 
DHSs. Based on our findings we argue that, despite the particularity 
of the socio-cultural context that characterizes our study, it is possible 
to identify important dimensions in the design and management of 
learning activities for DC that might be relevant in a variety of socio-
cultural contexts.



Firstly, the findings clearly demonstrate that LDC is unavoidably 
connected to specific political orientations brought about by those involved 
in the design, management, and implementation of the learning activities. 
Nonetheless, when strongly rooted in a popular enlightenment tradition, 
which improve awareness by means of living interactions, the learners’ points 
of view become the basis for mutual recognition and acceptance of particular 
political interests, in accordance with universal democratic values.

In this regard, it is worth noticing that the specific learning 
practices under investigation reflect a socio-cultural tradition that 
stresses dialogue-based learning, and thus encourages the negotiation 
of meaning. Nonetheless, they also challenge the consensus-based 
approach, characteristic of Denmark and other Nordic countries, which, 
by means of seeking consensus, may pose limits to the equal acceptance 
of a multiplicity of perspectives.

Secondly, our findings show that the teachers play a crucial role 
for a temporary learning community that allows for the accumulation of 
the participants’ experiences. In these cases, a broad range of different 
academic and non-academic backgrounds and professional experience 
helped the teachers cover multiple functions, such as knowledge 
transmission, coaching, supervising, and so on. Although important, 
different backgrounds and professional experience are not sufficient, 
as different skills and competencies have to be supported by adequate 
initial and in-service training, team-work, and professional reflective 
practice.

Finally, the findings show that externalization towards the public sphere 
is a crucial aspect for engaging and challenging the students’ understanding 
of opportunities to influence societal matters and to strengthen their sense 
of internal political efficacy. The two cases demonstrate how non-formal 
adult education institutions can improve the students’ competences in 
coping with a variety of contexts. Both learning activities challenged some 
of its critical elements, while fitting in and preserving some of the core 
elements of the FHSs and DHSs tradition, for example a closed/internal 
communication and a space for reflection in a communitarian environment 
based on democratic principles.

The Danish study demonstrates that the negotiation of meaning is 
never value-free. Nonetheless the teacher plays a key role in securing a 
learning environment that allows for a multiplicity of views to be expressed, 
mutually recognized, and accepted. Furthermore, the communication 
flow between learning institutions and the public sphere is of crucial 
importance for raising students’ self-awareness of societal matters at 



both local and global level, thus nourishing the learners’ sense of political 
efficacy. These key features should be afforded special attention in the 
design, management, and implementation of learning practices aimed at 
fostering DC.

Notes

1 Accordingly, civic competence, which “equips individuals to fully participate in civic life”, has been 
identified by the European Parliament and the Council of the European Union (2006: 17) as a key 
competence to be given priority in all member states in the years to come.

2 Adults are here defined as those aged 25+, though young adults aged 16-24 are also included if no 
longer in full-time formal education and training.

3 The Danish FHSs host primarily young adults, who are temporary outside the formal education and 
training systems, but willing to continue their formal education at a later stage; while the DHSs, which 
are private institutions supported by local authorities, primarily host poorly educated and unemployed 
young and mature adults.

4 The Danish term ‘udspil’ can be literally translated as ‘outplay’, but carries different meanings such 
as ‘proposition’, ‘idea’ or ‘move’, depending on the context. Thus it is difficult to provide an adequate 
translation of the project’s title in English.

5 Thirteen participants (nine female and four male, aged 19-26 years) were enrolled in the course; ten had 
a upper secondary background, one had a business college degree, one had a vocational education, 
while one had graduated from the compulsory nine-year school and had some working experience. 
All except one participant from Greenland were Danish and resided in Denmark. For the focus group 
interviews the participants (twelve) were divided into two groups of five and seven members each.

6 The Danish name of the organization can be literally translated as “operation day’s work”, which in our 
opinion might be misleading. In Denmark the term operation dagsværk is used to refer to one day of the year 
in which school children and youths work instead of going to school and give the money they earn to charity.

7 The DHSs that took part in the project are: The Pre-course Day High School, Copenhagen; The Day High 
School VERA, Copenhagen; The Intercultural Day High School, Aarhus; The Sports Day High School IDA, 
Aarhus; and The Esbjerg Day High School, Esbjerg.

8 The Danish Adult Education Association promotes non-formal adult education through collaboration, 
information and development projects and represents 39 member organizations, including ADDHS.

9 Numbers refer to the list of key competencies singled out in the Recommendation on key competences 
for lifelong learning (2006) by the European Parliament and the Council of the European Union.

References

AMNÅ, E., & Ekman, T. (2007). The end of a distinctive model of democracy? 
Country-diverse orientations among young adult Scandinavians. Scandinavian 
Political Studies, 30(1), 61–85.

ANDRESÉN, A. (1991). The Danish folkehøjskole today. Copenhagen: The 
Folkehøjskole Association of Denmark.



AUDIGIER, F. (2000). Basic concepts and core competencies for education for 
democratic citizenship. Strasbourg: Council of Europe.

Baastrup, R. (2005). Beskrivelse af ‘Projekt Verden Brænder’ på Krogerup 
[Description of The World is Burning-Project at Krogerup; in Danish]. In J. Bang 
Jensen (Ed.), Demokratisk dannelse og aktivt medborgerskab på højskolen. 
København: Folkehøjskolernes Forening in Denmark.

BIRZEA, C. (2000). Education for democratic citizenship: A lifelong learning 
perspective. Strasbourg: Council of Europe.

EHLERS, S. (1994). Underviser og vejleder [Teacher and supervisor; in Danish]. In S. 
Dupont & S. Ehlers (Eds.), Daghøjskolernes udvikling. Copenhagen: Foreningen af 
Daghøjskoler i Danmark.

European Commission. (2001). Communication of 21 November 2001 on making a 
European area of lifelong learning a reality. Brussels: Author.

European Parliament & Council of the European Union. (2006). Recommendation 
on key competences for lifelong learning. Brussels: Author.

GLEERUP, J. (2004). Medborgerskab som pædagogisk projekt [Citizenship as 
pedagogical project; in Danish]. In O. Korsgaard (Ed.), Medborgerskab, identitet og 
demokratisk dannelse. Copenhagen: Danmarks Pædagogiske Universitetsforlag.
Halkier, B. (2002). Fokusgrupper [Focus groups; in Danish]. Frederiksberg: Forlaget 
Samfundslitteratur.

HORSDAL, M. (2001). Affiliation and participation: Narrative identity. In O. Korsgaard, 
S. Walters & R. Andersen (Eds.), Learning for democratic citizenship. Copenhagen: 
Danish University of Education.

HORSDAL, M. (2004). Demokratisk medborgerskab og biografisk læring 
[Democratic citizenship and biographical learning; in Danish]. In O. Korsgaard 
(Ed.), Medborgerskab, identitet og demokratisk dannelse. København: Danmarks 
Pædagogiske Universitetsforlag.

KOCH, H. (2005). Hvad er demokrati? [What is democracy? in Danish]. Copenhagen: 
Gyldendal. Korsgaard, O. (1997). Kampen om lyset [The struggle for light; in Danish]. 
Copenhagen: Gyldendal. Korsgaard, O. (2002a). Grundtvig’s educational ideas: 
On tying bonds and cutting knots. Journal of World Education, 32(2), 3–10.

KORSGAARD, O. (2002b). A European demos? The Nordic adult education tradition—
folkeoplysning—faces a challenge. Journal of World Education, 32(2), 13–19.



KORSGAARD, O. (2004a). Kampen om folket [The struggle for people; in Danish]. 
Copenhagen: Gyldendal.

KORSGAARD, O. (2004b). Statsborgerskab, medborgerskab og identitet 
[State citizenship, citizenship and identity; in Danish]. In O. Korsgaard (Ed.), 
Medborgerskab, identitet og demokratisk dannelse. Copenhagen: Danmarks 
Pædagogiske Universitetsforlag.

LANE, R.E (1959). Political life: Why people get involved in politics. Glencoe, IL: The 
Free Press. Lundgaard, E. (1991). The folk high school 1970–1990: Development and 
conditions. Copenhagen: Association of Folk High Schools in Denmark.

MILANA, M. (2006). What do we know about adult education for democratic 
citizenship? A review of the research literature in nine European countries. 
Journal of Educational Sciences, 14(2), 53–67.

MILANA, M. (2008). Is European active citizenship fostering inclusion within the Union? 
A critical review. European Journal of Education, 43(2), 207–216.

NIEMI, R.G., Craig, S.C., & Mattei, F. (1991). Measuring internal political efficacy in the 
1988 National Election Study. American Political Science Review, 85(4), 1407–1413.

RASMUSSEN, P. (2006). Danish learning traditions in the context of the European 
Union. In M. Kuhn & R.G. Sultana (Eds.), Homo sapiens europæus. New York: Peter 
Lang.

RIIS-HANSEN, I. (Ed.). (2005). Udspil: Udsyn, udsagn, indblik, samtalestof. 
[Proposition: Vision, statement, insight, subjects of conversation; in Danish]. 
Copenhagen: Foreningen af Daghøjskoler i Danmark.

ROBERT, Y. (1989). Case study research: Design and methods. London: Sage. Spradley, 
J.P. (1980). Participant observation. New York: Holt, Reinhart & Winston.

STEINER-KHAMSI, G., Torney-Purta, J., & Schwille, J. (Eds.). (2002). New paradigms and 
recurring paradoxes in education for citizenship. Oxford: Elsevier Science.

TORNEY-PURTA, J., Schwille, J., & Amadeo, J.-A. (Eds.). (1999). Civic education across 
countries: Twenty-four national case studies for the IEA Civic Education Project. Delft: 
IEA.

TORNEY-PURTA, J., Lehmann, R., Oswald, H., & Schulz, W. (2001). Citizenship and 
education in twenty-eight countries: Civic knowledge and engagement at age 
fourteen. Delft: IEA.



VELDHUIS, R. (1997). Education for democratic citizenship: Dimensions of 
citizenship, core competences, variables, and international activities. Strasbourg: 
Council of Europe.

WIBORG, S., & Korsgaard, O. (2006). Grundtvig: The key to Danish education. 
Scandinavian  Journal of Educational Research, 50(3), 361–382.



ABOUT THE AUTHORS

SÉRGIO HADDAD Graduated in economics and pedagogy, Doctor in History 
and Philosophy of Education by the University of São Paulo (USP). He is a 
researcher and a coordinator at NGO Ação Educativa, professor at the Post-
Graduate Programme in Education of the University of Caxias do Sul and 
Senior Researcher at CNPq.

GABRIELA ZEPPONE Undergraduate student in Languages and Literature 
at the University of São Paulo. Technical Training Fellow-1 (Fapesp) for the 
project “No-formal Adult Education in Brazil and Denmark: broadening 
the debate”

JANAINA UEMURA Has a bachelor’s degree in International Relations, is 
a graduate student of Philosophy at the University of São Paulo (USP). 
Advisor to the Special Projects Unit for the NGO Ação Educativa.

Grundtvig and the Folk High 
Schools, the Danish experience in 
Young and Adult Education

Sergio Haddad
Gabriela Zeppone
Janaina Uemura
tradução de Chris Ritchie



One of the uppermost experiences in Young and Adult Education 
in Denmark is known as Folk High School (FHS)1 and it draws its 
main inspiration from Danish scholar Nikolaj Frederik Severin 

Grundtvig (1783-1872). The FHS have become prominent from the 19th 
century on, initially influencing the country’s educational conception and, 
thus, participating in the democratic construction of the Danish society. If 
originally these schools were set up to provide education for the impoverished 
social classes, the peasants in particular – in an attempt to involve them in 
the construction of the modern Danish state –, today they have become a 
space for continuing education for the young and adults in general.

According to the association that congregates them, The Association 
of Folk High Schools in Denmark, the country has seventy Grundtvigian Folk 
High Schools and around 40,000 young and older adults annually attend 
their varied courses. Each school may base its organization on multiple 
features: sports schools; Christian and spiritual schools; lifestyles (personal 
development, gymnastics and nutrition); specialized in some field of 
knowledge/art (music, art, drawing, cinema, for example); schools for 
young adults between ages 16.5-19; schools that offer short courses for an 
older public; and general training courses not linked to the formal education 
system (DENMARK, 2019).2

Danish scholar Grundtvig, whose thinking guided the development 
of these schools in Denmark, became a reference in the field of young and 
adult education and his ideas gained international repercussion.

This article was produced based on the combined study of Grundtvig’s 
thinking and the case study of two Folk High Schools in Denmark, Brænderup 
and International People’s College (IPC), in 2019.

Why study the FHS?

The Scandinavian experience, scarcely known in Brazil, is a reference 
for the field of Young and Adult Education (EJA in Portuguese). To study and 
bring it closer to the Brazilian experience can contribute to the progress of 
knowledge production, partially filling the theoretical debate gap diagnosed 
by some of the states of the art in this field (HADDAD, 2002; SOARES, 2011).

Grundtvig has been recognized in the European context as one of the 
most important names in the field of adult education and lifelong learning. 
His work has been acknowledged in many ways, for example: the European 
Commission named The European Union Adult Education Program after him. 
This was the program that, for ten years, sponsored the cooperation in the 
field of Adult Education among the European states.



Brief description and historical background 

Nikolaj Frederik Severin Grundtvig was born on 8 September 1783 and 
died on 2nd September 1872. He was a pastor, a poet, a philosopher, a teacher, 
a historian and a politician who, next to Hans Christian Andersen (1805-
1875) and Soren Kierkegaard (1813-1855), became one of the most influential 
people of the so-called golden age of the Danish thought.

Then, the Folk High Schools (højskole) emerged as a proposal for spaces 
where the poor and people with little education could attend courses and 
develop their potential. As they do not offer a diploma or any kind of degree, 
the Folk High Schools have been defined as more informal institutions than 
the traditional schools. By addressing varied themes, they focus on social 
participation and the improvement of human relations. 

In 19th century Denmark, they became an alternative movement to the 
elite  schools that featured encyclopedic teaching and used Latin as their 
official language. At that time, peasants were the priority attendance in the 
FHS. Grundtvig believed that it was necessary to educate people and develop 
their capacities so that they could actively participate in the construction of 
the Danish society. 

Grundtvig’s time was marked by strong political changes, in Denmark 
as well as in the Scandinavian region. Conflicts over land threatened Danish 
autonomy; at the end of the 18th century, servitude had just been abolished 
and peasants represented more than 85% of the population (KAVALIER, 
2006). For this rural population to make a living, an agrarian reform was 
carried out to provide land where they could work. There was also a 
strong movement that would lead to the transition from an absolute to a 
parliamentary monarchy (1849). Grundtvig believed that peasants lacked 
the training to participate in the historical moment, so his ideas and the 
FHS met this demand and collaborated with the consolidation of a national 
Danish identity, threatened in their territory and culture.

The first school was established in 1844 and the movement quickly 
spread to the Scandinavian countries and, by the end of the 19th century, 
Norway, Sweden and Finland also had their own FHS based on Grundtvig’s 
ideas. The same happened on the continent, in countries such as the 
Netherlands and Germany.

Grundtvig dedicated much of his life to the rescue of traditional Danish 
myths and legends that he believed were fundamental for his people’s 
formation and later he gradually developed his thought about education. 
However, he was not concerned about designing a teaching system or an 
educational program, he wanted, in fact, to formulate principles that could 



guide pedagogical experiences. According to Bugge (apud GATTO, 2011:19), 
two factors influenced him and marked his life and educational thought: 
his visits to England (1829-1831) and his participation in the first Popular 
Assemblies (1835-1836) in Roskilde, Denmark’s former capital.

Grundtvig went to England on a scholarship and returned to the 
country three times over a two-year period in which he learned about and 
admired the parliamentary regime and the intellectual environment of the 
colleges in the English universities. He could also see the contrast between 
English and Danish societies – the first was effervescent due to the changes 
brought by the industrial revolution, and the second was agrarian. For 
Grundtvig, that English society at the gates of modern capitalism seemed 
to have great vitality: a fundamental state of mind to rebuild his Denmark, a 
country marked by crises and wars at that time.

The Popular Assemblies were established in 1849, during the 
opening process of the absolute monarchical regime in the transition to 
the constitutional monarchy. The author  expressed in letters and texts 
his enormous appreciation and admiration for these   spaces, where both 
nobles and peasants could participate and be heard, helping to build their 
own political decisions and educational processes, and overcoming other 
countries’ influence, particularly Germany. For changes to happen in his 
country, Grundtvig realized that those who participated in the assemblies 
needed to be prepared – and this preparation could not take place within the 
existing school order: it was necessary to build a school of a different nature. 

Thus, the Folk High Schools followed the principles formulated by 
Grundtvig about the kind of education needed for peasants to participate in 
the social processes that would result in their enlightenment.3 The central 
principle of the Folk High Schools, which still remains today, is that the schools 
should educate students for life, addressing existential and everyday issues.

For Gatto (2011), the characteristics of Grundtvig’s pedagogical thought 
may be summarized as:

The interaction logic between the individual and society: if it is true that the 
enlightenment begins with self-knowledge, this could lead to individualization 
and selfishness, which would undermine the feeling of belonging to a group 
and the bonds among people. Thus, the development of an individual only 
makes sense in a community development perspective and vice versa;

The Living Word: to value the word gains relevance both through 
religious influence – by valuing the word (preaching) to the detriment of 
“the dead words of the scripture”  – and through its participation in popular 
assemblies, where the spoken word was valued as a way of thinking for 
oneself, of expressing opinions and of discussing ideas. With this, Grundtvig 



criticizes the book-based teaching that does not promote the exchange of 
thoughts and opinions;

Interaction between people: advocates the horizontal dialogue with no 
social class distinction, function or status. The dialogue concept defended by 
Grundtvig was essentially to foster interaction within society’s heterogeneous 
layers and to accept existing differences. Grundtvig believed that this kind of 
dialogue could, in the long run, set the conditions for a society with broader 
social and individual perspectives;

Love for all things Danish: means to cherish the nation’s culture and 
values, nation seen as the group sharing a common language, history and 
traditions, all essential for active participation in society. His nationalism 
must be understood within Denmark’s social, political and economic context 
in the first half of the 19th century, when the very notion of “Nation”, as we 
understand it today, was created. Grundtvig’s purpose was to free Denmark 
from the different types of foreign “invasions”, aiming at the rebirth of the 
collective spirit and the increase of Danish people’s self-esteem;

The school model critique: his writings were devoted to criticizing the 
prevailing school model taught in Latin, emotionless and based on the “cult of 
knowledge” and memorization, a model that could “suffocate anyone’s soul”, 
for it was a “sacrifice of life”. For Grundtvig,  the school, as an educational 
institution, should realize its potential for the benefit of life, therefore, it should 
not prioritize purely intellectual activities or their institutional status, it should 
first have as a primary educational objective the task of helping people solve 
everyday problems. Secondly, it should strive to teach about life and promote 
a purposeful life (according to KNUDSEN, 1976:153 apud GATTO, 2011:26).  
The Folk High Schools in Denmark were organized under the influence of 
these Grundtvig’s principles, translated into a residential school model for 
experience sharing, learning and debating, all mediated by expressions of the 
Danish culture – songs, myths, history and language. They were intended for 
the democratic training perspective of students and  teachers, a perspective that 
contributed for personal development and was  meaningful to life,  a “school for 
life”4, in opposition to what he called the “school of death”. 

The notion of “life” seems central to Grundtvig’s educational proposals 
to the point of finding the word in several of his concepts and, abundantly, in 
his texts (living word, school for life, living citizens, etc.). When he says “life”, 
however, he seems to merge several meanings that, in a certain manner, 
reverberate as the education style present in a Folk High School. At least5 
three meanings may be found in the way he employs the term.

On the one hand, a School for Life seems to concern non-memorized 
content, like formulas studied in one year to be forgotten in the next. Rather, 



it deals with transformative  learning experiences that mark individuals 
throughout life, often in a subjective way that is difficult to measure; this 
educational experience is often the initial spark from which the individual, 
in his own daily experience throughout life, will continuously and gradually 
build knowledge. In this sense, it may be part of the “life” Grundtvig speaks 
so much about, the notion of lifelong education, later referred to as the 
Lifelong learning concept.

On the other hand, a School for Life seems to refer to an education that 
cares about this life, here, now. A school that teaches content and promotes 
experiences that are meaningful for students’ daily lives, for their practical 
experience and needs, and not classes that mechanically repeat Latin words 
declensions, recite poems void of meaning or discuss completely abstract 
ideas detached from reality.

Finally, in addition to the other two meanings, a School for Life can 
refer to an education that stimulates vitality, enthusiasm, a passionate 
spirit, in its broadest sense. An education whose function was not to have 
tests or issue certificates, but would instead, precisely for not demanding 
results in this sense, lead students to discover the fascination of learning 
and participating. From their own quotidian experience within the schools, 
students would actively participate in the community, as citizens, working 
for the transformation of society. This is even more significant when we 
consider that Grundtvig writes and defends his educational proposals at 
a time of great turmoil in Denmark, when to rebuild the country was an 
uttermost matter.

One of his last works dedicated to the educational phenomenon, The 
Danish High School, 1847, summarizes the proposal in the following paragraph:

What we must, therefore, seek to achieve in all Folk Schools is that 
all young adults who attend them and have already found the 
vocation of their choice and ability could return to their tasks with an 
expanded aspiration, a clearer vision of human and civic conditions, 
particularly in what concerns their own country, and with a pleasure 
enhanced by the sense of belonging to their community. This will 
encourage participation in all the important and good things that 
have been achieved by their people and that will continue to be 
achieved (GRUNDTVIG [1847] apud KNUDSEN, 1976:162, translated 
back into English from the authors’ version in Portuguese).

Helena Kavalier (2006) brings other features:
To enrol in an FHS, Grundtvig set the minimum age of eighteen. He 



understood that it would be from work, from farm life (Grundtvig developed 
his ideas bearing the peasants in mind) and from family relationships 
that students would draw shared experiences, which he believed was the 
most genuine type of education, as opposed to the isolation of the formal 
academic structures that did not involve life and work;

Grundtvig did not bet on books for spreading knowledge. In the 
author’s words, “one thing was clear: the absolute need to break away from 
the education standard based on books to deepen the importance of human 
development [...]” (GRUNDTIVG apud CAMPBELL, 1928). In this sense, the 
living experience exchange constituted the main source of knowledge, 
valued and understood as the living word.

In a living education, teachers’ personality and experience are 
more relevant than their academic background. The ability to empathize 
and inspire, and the knowledge drawn from daily life experiences are the 
essential elements in the making of the mobilizer/mediator.  

Grundtvig argued that Folk High Schools should be run with no 
political or religious bias so that schools could have a free and spontaneous 
environment. Any political or religious alliance could harm these two 
elements. Thus, under this premise, the FHS spread throughout the 
Scandinavian countries and, later, other parts of the world. The Danish 
Folk Schools movement became internationally known in the 20th century. 
After World War II, Grundtvig’s education ideas and Folk Schools movement 
inspired educators in Asian countries, such as India, the Philippines and 
South Korea, in African countries, such as Tanzania, Nigeria, Uganda and, 
in South America, Brazil (KORSGAARD, 2019:81-94).

Case Studies

	 With the aim of studying how these schools have been organized for 
the past 175 years, that is, since the first one was opened, two academic visits 
were made – at the end of 2018 and in May 2019 – to collect data at the Folk 
High Schools Brænderup  and  the International  People’s  College  (IPC).  

The research team’s6 first activity was a meeting with Sara Skovborg 
Mortensen in Copenhagen on May 13th, 2019 at the Association of Folk High 
Schools, where we discussed practical and pedagogical issues as well as 
historical aspects of FHS in Denmark, and how they had been changing over 
time. It became quite clear to the researchers then that even though each 
Folk High School is unique, they all retain some core characteristics that 
unite them under the same denomination.

	 That evening, the team arrived at Brænderup, a Folk High School 



in the homonymous city on Funen Island and there they stayed together 
with the students and teachers until the morning of May 18th. They had the 
opportunity to observe seven classes, conduct interviews and participate in 
the activities. At Brænderup, they interviewed seven students (six recorded 
in video and one in audio), two teachers and the principal. 

At all times, it was possible to observe students organizing and 
inviting their colleagues to the most varied activities. The invitations for 
events like volleyball games, film and series sessions, walks, excursions 
and bonfire gatherings happening that day or the upcoming days were 
always announced at breakfast. This clearly showed the students’ effective 
involvement and mobilization as part of the school community. The daily 
morning meetings also included notices by the principal, the activities 
schedule announcement by the teachers, and then, as it is customary in 
the FHS7 and many organizations in Denmark, they all sang together.

The team also listened to reports about an event that had occurred 
the week before, when young students from several schools met to discuss 
Denmark’s current situation and prepare proposals to be addressed to the 
then European Parliament candidates.

The researchers could follow up on the organization of an event at 
the school in which six politicians of various parties, candidates for the 
European Parliament, would come to discuss the question of immigrants 
and refugees. The students prepared and read reports on the subject at 
the event. The event organizers were the Danish, immigrant, and refugee 
students attending a class called “Create Understanding”.

During the stay in Brænderup, the research team also attended a 
presentation students who had travelled to Nepal planned to tell their peers 
about the experience. In addition, together with students and teachers 
they were guests for a concert held by the Music Association, linked to the 
school, starring Cecilia Norby, a renowned Danish jazz and rock singer. The 
performance was on a stage built in the school court.

From Brænderup, the researchers went to the International People’s 
College (IPC) in the city of Elsinore and stayed there from 18th to 23rd of May. 
Elsinore is a seaside town on Zeeland Island, near Sweden. As at Brænderup, 
the team had accommodations on the school site, shared meals with 
teachers and students, observed classes, participated in activities and made 
interviews. At the IPC, video interviews were carried out with four students, 
a student-teacher (a student who returns and acts as a liaison officer between 
teachers and students), two teachers, and the principal. The researchers had 
the opportunity to observe about eleven classes and to participate in one to 
talk about Brazil and their research.



	 Unlike Brænderup, at the IPC, the Morning Assemblies – an important 
regular meeting between teachers and students – were not held at breakfast, 
but in a specific hall, after the first class, around 10:30. The assemblies had 
the same purpose as the breakfast meetings at Brænderup: students sang, 
announcements were made and specific problems discussed. For example, 
as it was openly discussed during the assemblies, the researchers could 
follow how the school handled a case of sexual harassment. 

In addition to the regular activities, the researchers attended a concert 
at the school that welcomed guests from the DRH, a Folk High School focused 
on music, and participated in a game night organized by the Student Council 
in collaboration with the teacher of the “Tabletop Gaming” class. They 
could also observe the organization and attend some activities related to 
the “Cultural Evening”, an event in which students group according to their 
nationality and present a little about their culture (the IPC is an international 
school, only 10% of  students are Danish). The week the researchers were 
there, Japanese and Australian students were presenting their culture, 
organizing games and activities to show typical clothing and food.

We could observe at the IPC how its internationality not only 
enriched exchanges and the school environment, but also brought difficult 
situations. Cultural shocks, communication barriers and understanding 
breakdowns were mentioned by students and teachers. However, to tackle 
these challenges was fundamental to fulfil the school’s ideal of cooperation 
for international peace, thus the discussions that emerged from students’ 
different backgrounds and perceptions were encouraged. Because the IPC 
is a bigger school, its 84 students did not seem so close and involved in the 
activities as the ones at Brænderup, who were about forty. In search of a 
solution, the students and the Student Council debated their tendency to 
form small groups often defined by nationality.

On 24th of May, after their field research, the team met Sara Skovborg 
Mortensen again to report and discuss their findings in both schools, 
reassessing their experience and sorting out some questions.

Commented description of the schools’ program 

The comparison of schedules at IPC and Brænderup (see Annex I) first 
draws our attention to the Morning Assembly aspect: at Brænderup, it is 
one of the first activities, still in the cafeteria, at breakfast, daily at 8:15; at 
the IPC students have breakfast, a class and then, only at 10:15, the morning 
assembly in a hall for that purpose.  

In both schools, there are morning and afternoon classes every day, 



except for Wednesday, when classes end earlier. Although the IPC has practical 
classes  (photography, choir, crafts, etc.), the curriculum includes more 
theory and discusses topics that are relevant to international relations and 
personal development (conflict resolution, intercultural communication, 
human rights and so on); at Brænderup, the major component in the 
curriculum is practical activities (band, painting, felt, construction, etc.).

Except for a few evening classes on Wednesday at IPC and on Tuesday 
at Brænderup, late afternoons in both schools are free and students can 
rest, organize their activities (movies, games, etc.), finish assignments (from 
writing an essay to crafting Danish flags for a school event and researching 
their family history) or do household chores (as the laundry). On weekends, 
there are no planned activities at regular class time, but a field trip, for 
example, would be previously arranged and scheduled.

Tuesday mornings at Brænderup hold the “Corridor Meetings”, 
a moment for students to chat or for students and teachers to discuss 
relationship problems or the running of the school. The “Corridor” is a 
space for conversation and care.

Wednesdays at the IPC have the Assembly late in the afternoon, 
instead of in the morning, and it is longer. Half of the agenda runs the usual 
notices and announcements as the morning assemblies and the other half 
is for cultural activities (the researchers were able to watch the PowerPoint 
presentation by Japanese and Australian students, followed by games of each 
culture). On weekends, they also had the “Cultural Nights”, an intercultural 
exchange event to socialize and integrate students.

The student-society relationship 

Most activities, curricular or extracurricular, made a point in starting 
off from reality, discussing and reflecting on it. A good example was the 
discussion about abortion in the Reproductive Rights class at the IPC: the 
educator began by asking students about the legislation on the theme in their 
country. Another example at the IPC is the Development Management class, 
where students create projects to be applied in their country on their return. 
For projects to happen, they must research related data, carry out interviews 
and visit websites to obtain information that would subsidize their projects. 
At Brænderup, the extracurricular activity that discussed the European 
Parliament candidates’ position about immigrants and refugees in Denmark 
started with the testimony of students who lived in this condition. Students 
also interviewed people outside the school as part of the preparatory 
process for the debate. There was the activity provided by the FHS Agency 



too, having students from schools producing and presenting an agenda to 
the candidates running for the European Parliament election. Trips abroad 
are also important for the Danish students to experience a different reality.

The Living Word
	
The Living Word is a fundamental part of life in the FHS visited. The 

dialogue based on the living word concept is a learning and possibility conduit 
capable of affecting the environment of which one is part. It is through the 
dialogue that values the human words used to talk about their reality that 
experiences are shared, not only among students, but also among all who are 
part of the school community. And it is through dialogue that the experience 
of living in school at that moment is built together with everyone there.

	 At Brænderup, the classes were quite practical: band, sewing, 
painting and construction, for example. The practical and concrete learning 
is valued, with information exchange between teachers and students, and 
it creates more room for dialogue. As principal Ole Dedenroth mentioned 
during a chat with the researchers, while students have their hands busy, 
their minds are free to explore varied subjects, from the most trivial to 
deceive ones, such as the upcoming European Parliament elections. Maybe 
in this sense he said in the interview:

See, now students are down there, and I don’t know what they’re 
doing, but they’ll meet, and you never really know when things are 
happening, but if I’m telling you to read, read, read, read, read, 
read you won’t open up to the opportunity. [...] So, among these 
people, maybe something will happen to one of them that will 
change his life, maybe tonight [...]. But if we create barriers with 
books and results that will never happen.
I often say it’s also hard to be the principal here, because if you 
sit down and have a coffee with the student at 10pm, suddenly 
the conversation unfolds into many questions and inspirations 
and... Woah, should I go home? No, this is a divine moment, this is 
a divine moment in people’s lives...

	 At the IPC, on the other hand, classes were more theoretical, even 
if they dealt with themes related to students’ life and experiences. When 
we look at the “Development Management” class, for example, we can 
see the central role of dialogue. The dialogue between students and the 
teacher helped to make their proposals clearer and more accurate. The IPC 



has an international character; thus, it necessarily involves multicultural 
interaction. Gertrud, the teacher in this class said in the interview:

In that class, they work on these projects in a group and they are not 
from the same place [...], for example, in the group [for a project] in 
Palestine: there is a Palestinian, a Belgian, a British and a Korean.

Interviewer: And they’re all helping the Palestinian project?

Yes. They’re all doing research. [...] [it wasn’t like that] when I 
started, but today [when there are] difficult things, they skype 
someone at home who knows more about it. Everyone’s watching 
and discussing. [...] [And those] who don’t come from the conflict 
also have the right to ask questions. So it’s a great learning process 
[...] and it’s a method they can use wherever they are, for anything.

In both schools we found an activity that all Folk High Schools seem to 
have: the morning assemblies, which are central in the organization of life in 
the schools. On these occasions, the word among all members of the school 
community was open based on the needs and demands of each participant. 

Interaction and participation 

The possibility of influencing the school community was present in 
both schools’ daily life. Perhaps because Brænderup had fewer students, 
they seemed more intimate and integrated as a group. It was very natural 
and part of their routine to propose extra-class activities, displaying them 
on a noticeboard or making an announcement during meals, anyone could 
have the word to speak what they believed was important or interesting. We 
witnessed activities as varied as poem recitations, yoga practice, testimonials, 
choir singing, musical presentations, suggestions for petitions, invitations 
for the climate strike, messages – and, regularly, teachers proposing 
activities.

The days were full, with many activities happening at the same time 
and varied events proposed. In the common areas, students relaxed and 
chatted, played music, often using the instruments scattered around the 
rooms. We could see them coming and going to some “regular” class or to 
an integration gig that they themselves had proposed. They really liked the 
outdoor activities (it was spring, and the season certainly had an impact in 
the planning of events). At the meals they would talk about playing volleyball, 



football and other games outdoors, and their free time was mostly spent 
on the school lawn. In the evening, the campfire was very popular, a place 
where students would drink, talk and even do tasks for the construction 
class (it was necessary to heat the wood planks in the fire, for example, and 
some took the opportunity to do this while chatting with their peers). There 
was also the “Cinema”, where they would watch movies and series. 

Students’ answers to what they liked most at the school are noteworthy:

Mohammed: I love to discuss things with others ... and when I talk 
to people about different things. And parties. And sport. Most of 
the things I love. And I love the songs, singing with everyone.

William: What I really like is the good weather, when classes end, 
and everyone just plays football. Just to be together.

Mohammed: There are some people, who don’t play football, but 
come to watch.

William: Just to be together.

Ivo: I’ve never played in such a friendly way, that’s totally non-
competitive, you can do what you want. Sometimes it’s such a 
mess and we get injured, but in the end, we’re all laughing and 
crying, laughing and crying, and it’s so beautiful. Or when we have 
trips to the forest or go outdoors [...]  we do a lot of things together 
outdoors. It’s really fun. But my favourite so far is camping and 
football, mostly football. I have a lot of injuries, but a lot of happy 
injuries that I don’t regret so much.

Anna Gundersen: I think what I like the most is doing something 
with others [...] I get a lot of energy from being together with 
others. Especially, when I feel we’ve learned something from each 
other or I’ve learned something about myself or I feel that what 
we’re talking about, what we do is important in some way. So, it 
doesn’t matter if we go for a walk or build a house together, it’s 
about doing something together and understanding each other 
and ourselves better.

Rasmus: I really like it when we sing together. And the High School 
Song Book has a lot of good songs and when we sing along you 



get that feeling that you’re a voice, and you feel, like, a special 
connection or that you’re creating something [...] along with the 
others.

The wish to get together, to do things together, the pleasure of being 
with peers are feelings that marked the interviews above and that are part of 
the daily life of FHS, inside and outside the school grounds. The researchers 
observed the students in groups across the school and surrounding areas. 
They played or strolled, often holding hands or hugging each other, in a clear 
expression of friendship. This occurred even when they did the cleaning 
and cooking chores, for which everyone is responsible. 

There were scheduled individual appointments for teachers and 
students to talk about school or personal matters. It was evident how they 
looked after each other and felt comfortable talking about whatever they 
wanted. In addition to these appointments, across the school, we could 
see students and teachers in individual meetings that happened whenever 
someone thought there was something important to say.

At the IPC the spaces for this type of dialogue seemed to be more 
“institutionalized” and less “organic” than at Brænderup, perhaps because 
the first is a larger school. The Morning Assemblies, for example, did not take 
place in the cafeteria, but in a kind of auditorium hall, in a plenary session 
format, and students also proposed activities. At the IPC, the Student Council 
had an important role, not that conversations were not spontaneous there. 
However, when there were conflicts, problems, proposals and decisions, the 
Student Council worked as an intermediary and there was a specific place for 
that kind of “official” conversation. Ramtih, one of the students interviewed, 
was a council member and described it as follows:

About our student council [...] we have [students] of all cultures. We 
discuss problems, and everyone has a problem. They come to us 
and tell us their problems, (  ) and we do something about it. (...) in 
the council we talked about having only a month and a half left, so 
we feel it’s better for people to get closer, with lots of activities. We do 
a lot of activities, like on Monday, we have a “can day”, all the drinking 
cans we get here will be sold and with that money we do something, 
for example, last time we got a DJ for the party, or sometimes we get 
things for the kitchen, like French fries or whatever we need.

With the support of the “Tabletop Gaming” teacher, the Student 
Council organized, for example, an evening of collaborative games. It was 



an opportunity for students to interact and get to know peers of different 
nationalities better, for many times students from the same country of 
origin tended to flock together.

	 At the IPC, the student-teachers were also responsible for creating 
room for dialogue, mediation and integration. Alex, the student-teacher we 
interviewed, described this role as follows:

[...] as I was once a student, you can be a student-teacher, it’s 
a professional position [...] So, we return to the school with more 
responsibilities, we have some activities that we must participate in, 
such as teachers’ meetings (...) But we also have this direct contact 
(with students), because we live with them, we live among them; 
then, we end up having both visions, the teachers’ and the students’.

Interviewer 1: Would it be a... a kind of bridge between students and 
teachers? (...) Someone who assists in the daily routine, from things 
they need to information or some materials, something like that?

Interviewer 2: Are you required to take up classes?

We must take up three... at least 28 hours a week, like all students. 
[...] the three of us, the student-teachers, too, because, on the 
record, we are students.

Interviewer 1: And at the meetings with the teachers, do they assign 
tasks, like, Look, we’re going to do such a thing, we need you to...

Yes. Because, in fact, there are some activities that are already 
pre-established.

Learning by experience 
	
An aspect that stands out both in Grundtvig’s writings and the 

experience observed in the two schools is how, although subjects vary from 
sewing to political thinking, learning seems to take place not only in the 
classes, but also in the experience of being in a Folk High School.

	 At Brænderup, the researchers attended the presentation of a group 
of four students who had travelled to Nepal as part of a FHS learning project. 
During their six-week visit to the Asian country they barely knew anything 
about at first, they taught English to children and women in a village. Back 



to Brænderup, they helped in the planning of a Study Trip to Copenhagen 
another student group was taking. At The IPC, too, the idea of travelling as 
part of studying in a FHS was present, as Angelo, a teacher, tells us:

We have often travelled to Colombia because of the peace 
process. Our school is a pro-peace school, in terms of investment, 
of thinking about peace in all its forms. So, the peace process 
in Colombia, with the FARC signing an agreement with the 
government, was of great interest to us, and we wanted to go there 
with the students to meet the FARC. We had a meeting when they 
still carried weapons, the process was a bit strange, internationally 
they were considered terrorists [ ] and we interviewed them, asking 
questions like: What are they going to do now? Will you drop the 
guns? Will you become civilians? Is that possible? But we had a 
lot of interest and because I speak Spanish – not many teachers 
here speak Spanish – I have been on these excursions. [...] then 
we made documentaries with the students, interviewing people in 
the government, presidential candidates, guerrilleros [...].

Besides travelling, the very experience of being in the school had 
a central place in learning. Grundtvig believed that students would be 
transformed by experiencing together the democratic environment of a 
Folk High School, by taking care of the school (doing household chores, 
for example), by learning and relating to one another democratically. Thus, 
they would be prepared to participate in society.

About nationalism and the love for Denmark

It is essential to highlight that the two Folk High Schools we visited 
are international and English is their everyday language – for us this was a 
fundamental condition to understand and follow the daily activities. Thus, 
our language limitation and the small sample of schools visited (two out of 
the seventy in the Association) made it difficult to assess the trace of love for 
the Danish culture and behaviour.

Still, on Brænderup’s lawn there were statues depicting Norse 
mythology and the food served was Danish. Announcements were always 
in English and Danish, and there were Danish classes for those who did not 
speak the language. In addition, the FHS legislation establishes that at least 
50% of students must be Danish. The only exception to this rule is the IPC, a 
school that ever since its conception has always been international, so 10% 



to 15% of students there are Danes. At the IPC, there was a constant effort to 
value the many cultures present everywhere on the school grounds – among 
students, in the faculty, at meals or in the subgroups students were divided 
into for the practices. There were 29 different nationalities. 

Although schools are international in nature (IPC primarily, Brænderup 
partially), it seems that the experience of being in a Folk High School itself 
is a very Danish experience, as the students Mohammed and Ivo reported, 
respectively:

I came here three years ago as a refugee, so ... the best way to 
learn Danish and the culture, and make friends, is in a school like 
hojskole, so I have some [Danish] friends, you know, and I learned 
a lot about their culture.

Interviewer 1: Okay. And what do you like best about this school?

It’s really the freedom to interact with so many people from so 
many different places. You can experience such different points 
of view, such different norms, such different cultures. That’s what 
it’s really about, sharing cultures. You learn a lot more about 
individuals themselves and also about their past, you really 
understand why they make the choices they make, why they work 
the way they do, why they do this and not that; things like that.

Interviewer 2: And why is this so important? [...]
It’s about the Danish way of living, how I learn it. They have this 
concept of a word that translates, most times, into something that 
resembles cosiness, but still is still very...

Interviewer 1: Do you mean hygge?8

Yes, exactly. That’s what drives a school like this, a place like this, 
it’s that concept. It brings people together and allows people 
to share and be together. That’s very Danish, as many people 
would say.

A critique of the traditional school model

In our interviews with students and teachers, the differences between 
FHSs and traditional schools were frequently mentioned, from the way they 



operate to their program content, their evaluation system and objectives. 
Angelo, a teacher, explains:

One of the things I usually point out is that formal education still 
has the factory system framework: students are grouped by age 
and must progress at the same pace, and are put there [points 
to a line]. Here, we feel that each student has a different learning 
speed, has special needs, we have to give more space to some 
while others can be pressed and encouraged, challenged. I have 
felt more and more that this individual support is important. And 
that’s why I don’t feel so much like a teacher who’s here and the 
students there, I feel more like an educator who’s among them, 
trying to help them in different directions. So I think the Folk High 
Schools are part of the democratic process, of people wanting to 
participate because it’s a school for the people, it’s not a school 
for mass education, I think this mentality is what allows these 
schools to exist.

 
Students’ profile 

Our field research evidenced the significant change in the students’ 
profile from that Grundtvig had originally proposed regarding the FHS 
attendance. Today they are mostly upper-middle-class youths, although there 
is no age limit for older people. They do not have a humble socioeconomic 
background as the peasants in the 19th century, they are not the young and 
adult factory workers of Denmark’s changing times. Foreign students also 
have the upper-middle class and age profile, since the cost to attend FHSs, 
even with a scholarship, is rather high and apart from the travel expenses. 

Having this profile in view, schools try to adapt procedures to transmit 
the FHS original values, in a way the FHS nature is preserved. According to 
Angelo, a teacher:

But I feel that often, having these students, our strategy changes 
a little, because we know that they are used to a different type of 
culture and interaction, and here they face another reality, where 
they have to contribute, they have to do the wash-up, the cleaning, 
they must accept that everyone is equal, and they are not used to 
it. They come from households that have employees, [vertical] so 
there’s also this reality here, this side, this experience for this kind of 
student. [...] And then, with that in mind, we adapt the experience.



The teachers

A characteristic that draws attention in the faculty is that no diploma in 
any specific area is required for a professional to be a teacher in a Folk High 
School. According to the statements collected, the hiring seems to be much 
more linked to the attitude towards teaching and the school community. In 
the first meeting at the FHS Association, it was said that teachers should have 
the ability to be a spark for students, create an environment for students to 
grow, and teach aiming at enlightening life and each one in it. It was also 
said that “the teachers do not reflect much on their pedagogy, but on their 
practices”. 

Many of the classes taught are based on teachers’ experience and 
taste, their background and passion, instead of a major in their diploma. 
Ole Dedenroth, the principal at Brænderup, said in the interview that he 
preferred to refer to teachers as “inspiring mentors” rather than “educators”:

Half of the teachers, or the inspiring mentors, don’t have a degree 
in education, they have different lifestyles, they are just people 
who are very good at inspiring others as well as at the rest.

	 This was also stressed by Søren Launbjerg, the IPC director, as much 
of his life was dedicated to acting in musicals:

Basically, I came to this school with my background in drama and 
music. And then [...] I fell in love with the place and kind of developed 
my career here. If we look at the teachers most have college degrees, 
so, in fact, I’m one of the least “educated” people around. But there 
are no formal applications, anyone can become a teacher at a Folk 
High School, it depends on whether the applicant’s qualifications 
are relevant to the school and to the subjects the school wants you 
to teach. There’s much freedom. At this particular Folk High School, 
most teachers have a college education.

As earlier stated, Folk High Schools are quite diverse. They are born 
from the wish of a community and an association is constituted, the school’s 
legal entity. Later, it requests recognition as a FHS. Once it is approved by 
public authorities, it can recruit students and teachers whose pedagogical 
skills vary, depending on the objectives established by each school. The 
testimony of Angelo Gonzalez, a teacher at the IPC, is quite representative 
in this sense:



I think one of the conversations we teachers often have is in the 
sense of our being a role model, [...] that is, we try to do things 
as a positive example of how to solve [...] problems, and this is 
part of the whole structure, of how the school is designed, of how 
students can choose what they want to study (they are not forced 
into anything), of how people teach what they want to teach, and, 
so, they only teach what they are passionate about.

	 Not only did Angelo teach audiovisual-related subjects, but he also 
drew board games with students and organized stand-up comedies. Joan 
Sørensen, a teacher at Brænderup) taught the Danish language, which is 
related to her academic training, and sewing with felt. All this shows how 
teachers’ tastes and backgrounds have a special place in the way classes 
work. New subjects may be proposed for the approval of the council that 
establishes the curriculum. Teachers are not only a source of specific 
knowledge, but they also seek to bring their various experiences, as openly 
as possible, and share them with students. The teachers in the schools we 
visited either lived within the school grounds or nearby, so the students also 
had contact with their families. Joan, a teacher, commented:

[...]Being yourself is especially important, I guess. I’m here as I am. 
I show myself when I’m here. I can be ironic about myself; I can 
be relaxed about who I am. I think it’s important for the young to 
see us teachers as an example. It is important that we offer good 
examples, that we show who we truly are and the values we have. 
So, we can try to show them this: what kind of person you are.

	 It is noteworthy that several interviewees mentioned the idea that 
being in the classroom is only a part of a teacher’s work in a Folk High 
School. Brænderup teachers Sally Morell Lundorff’s and Angelo Gonzalez’s 
testimonies are good examples:

Sally: [when you are] a folk high school teacher [...] your subject is 
like half your hours, maybe not even [that]. [...] there are the weekly 
meetings, the daily meetings, then I have the morning assemblies 
[...] and then we have the meals, which are an essential part of what 
we do here as teachers. So, even if you can go home for lunch or  
have no classes before 1:30, [you] meet for lunch at 12:00, because 
we are a family that lives together and the mealtime is a very nice 
way to have informal conversations with students as well.



Angelo: The fact that they see me with my family, eating together, 
is part of what this community is. I think mealtime is 50% of the 
time invested in education: it’s not just the classes we teach, but 
the way we behave and our way of dealing with society, our way 
of encouraging values that we find essential.

	 Teachers’ presence is an important part of the students’ learning, as 
we can see in students Ivo’s and Valentina’s words:

Ivo: A place like this, where you are much more focused on people, 
really helps you understand people on a more personal level and 
that includes teachers. You really get to have a look at their lives, 
and that’s something I’ve never had with my regular teachers. [...] 
teachers [here] really want to share parts of their life, they invite you 
over, they do all sorts of things with you and it’s very, very good [...] 
[here, teachers and students] can really understand each other 
and it always helps both to grow, not just in what they’re doing here 
at school, but also in their personal life. You can learn from people. 
That’s the best thing about the school, you learn a lot from the others.

Valentina: [...] the boundary between students and teachers is 
very light – there will always be an authority obviously, but ... any 
student knows that if something is wrong... We have all teachers’ 
email address, we always see them around, I mean, they have 
meals with us, it’s almost like we’re friends and if you feel that 
something is wrong anyone could go talk to any teacher, any time.

	 On the teachers’ part, we can also see this horizontality in relations 
as a principle to be pursued. Sally points out:

We are learning all the time, just like the students. For me, the Folk 
High School philosophy is that everyone learns something and 
that you need to be open as a teacher to learn from students and 
from the process as well. [...] [it is not] like the teacher passes on 
knowledge and the students take it. Here, it’s a process, we teach 
students that we’re the same.

This horizontal relationship and two-way learning seem to be present 
across the school community and how it works. Sally, for example, is a young 
teacher who had been working at Brenderup for about half a year and her 



contact with Joan, a teacher there for many years, was fundamental for the 
understanding of her role as an educator. Although during classes teachers 
have the autonomy, when organizing school activities, they get into small 
groups to plan them together. This is an important part of teacher training. 
The search for horizontality was also noticed in relation to the principals 
and the school community, as both Ole and Soren have formal and informal 
moments with the students. Ole reports:

I’ll see students in the morning class, then we’ll meet again for lunch. 
So, we’ll sit down and eat together, or I’ll go and see five students 
who are just sitting around, or on their feet, playing a board game 
or football, billiards or something else, and I’ll go over and ask, “Can 
I play too?” And we’ll start playing and having fun and then, maybe, 
we’ll talk about what happened in the morning or we’ll party 
together. I’m the principal here and you’re the student but be well 
aware that a pinch in my arm is as painful as it is on yours.

Conclusions 

Throughout the FHS history, since the first opening in 1844, many 
schools have been established and others have ceased to exist. In 1990, they 
reached a record number of 100 FHS. Then, student enrollment dropped by 
30% until 2004, consequently reducing the number of schools. The Ministry 
of Education established a commission to investigate the issue and a report 
was produced. Demographics was pointed out as one of the reasons for 
the drop. However, the report also warned that it was necessary to seek 
reasons in Denmark’s historical context at the beginning of the 21st century. 
According to the report:

Danish society is significantly different today from that into which 
the Folk High School was born. Denmark is no longer an agrarian 
society, scarcely an industrial society, but is on its way towards a 
post-industrial form of society, whose contours we can begin to 
see. Developments in society are characterised by what we can 
summarise in shortened form as globalisation, Europeanisation, 
multi-culturalisation and individualisation”. (KORSGAARD, 2019:73).

In the face of this fact, the committee set the basis for a new FHS 
law that creatively established new guidelines for the schools with 
no detriment to their historical characteristics. The new act of 2006 



stipulates that FHS must offer learning and life experience with courses, 
“whose main objective is the enlightenment for life, enlightenment of and 
for the people, and a democratic construction (dannelse)”  (KORSGAARD,  
2019:74).

Since the 2006 act, the number of students has grown by 40% and 
new types of FHS have been open, with new trends: democracy and civic 
collectivism play a crucial role; issues related to the body, creativity  and 
aesthetics/arts continue to play an important role; ideas about an ecological 
nation and sustainability practices are some of the offers. For  Korsgaard, 
the border threats and the need to strengthen Danish nationalism that led 
to the founding of the FHS no longer make sense today – on the contrary, all 
nations are involved in and threatened by a common disaster: environmental  
issues  (KORSGAARD,  2019:74).

Some impressions drawn from this case study that could be further 
addressed are: we realized that Grundtvig’s presence in the schools comes 
more from the inspiration than from the actual study of his work, or even 
from the guidelines the school follows on how to be “Grundtvigian”. On the 
other hand, there is specific legislation for these schools,9 an association, 
publications, and courses on the author’s thinking. We also found great 
diversity and flexibility that allow ample possibilities in the constitution 
of a Folk High School. Another finding concerns students’ profile, they 
are valued more for their cultural diversity and country or place of origin 
than for their social status, as historically occurred in the first Folk High 
Schools, created for the poor peasants. Today, almost all students are 
middle and upper-middle class. 

Undoubtedly, there is much freedom in the making of curricula, in 
the school organization, teacher selection, evaluation and attendance. This 
freedom requires students’ co-responsibility to optimize everything the 
school has to offer. The atmosphere of freedom is enhanced by the dialogical 
form students, teachers and the management relate for the exchange of 
information and mutual learning.  

Even though there is a government subsidy, the amount is not 
enough to maintain a school (at least not the two we visited). The 
maintaining associations have the permanent job of finding ways to 
supplement resources for scholarship holders. Regular students pay for 
the courses they attend – which includes, besides tuition, full boarding, 
materials and other needs.

In both schools, we notice the concern to balance practical activities, 
where the focus is on doing and learning together, and the more “academic” 
themes, aimed at understanding reality and theoretical basis.



Problems such as the environment deterioration, climate change, 
sustainability, migration, reproductive rights, feminism, local policies, 
global issues such as the Sustainable Development Goals (SDGs), among 
other topics, demonstrate the FHS community’s concern in making a school 
focused on the present and the difficult time global societies have been 
going through. These features match up the schools’ cultural and sporting 
characters. Thus, they seek education for citizenship.

This study found that the Folk High School model, with its philosophy 
and methodology as well as its innovative character, can raise new reflections 
in the field of young and adult education in Brazil.

Notes
1 Folk in Danish can be translated into people in English and povo in Portuguese. However, in Danish, it 
refers to the members of a given culture and, probably, not to the poorest sector of the population. At the 
same time, High School, in the English translation of the Danish word højskole, does not mean the high 
school in the regular school system; it means a “higher” school for young people and adults. 

2 Available at:  http://denmark.dk/en/practical-info/study-in-denmark/folk-high-schools.

3 Enlightenment or Oplysning in Danish: in a literal translation it means lighting, or enlightenment in the sense 
of bringing light and understanding to the mind and the spirit. There is a conceptual approximation with the 
term “awareness”, widely used in popular education in Brazil, according to the Indian Bhattacharya (2006). 
For Korsgaard (see article in this collection), “enlightenment” involves bringing light and understanding to 
the mind and the spirit. It is not just knowledge or learning because it includes the whole being. As it is a 
difficult term to be translated into Portuguese, in the original article the term was kept in English.

4 Grundtvig’s book title, published in 1838.

5 The idea of “life”, mainly forming the concept of “living word”, seems to interact with religious discussions 
that contrasted the strictness of the scriptures and the dynamics of the sermons. It is not our objective 
to deepen this point here, but it is important to have this horizon in mind and remember that Grundtvig’s 
texts, regardless of their theme, are always combining multiple areas of knowledge.

6 The team was formed by researcher Sérgio Haddad and research assistants Janaina Uemura and 
Gabriela Zeppone.

7 “Singing together” is deeply rooted in FHS culture and is an activity much appreciated by students. 
It is a tradition that dates to the birth of this type of school, whose founder, Grundtvig himself, wrote 
1,585 psalms. They usually sing every morning – and whenever there is an occasion. The FHSs have 
their own songbook, containing some of the psalms written by Grundtvig and many folk songs. A new 
edition of the songbook was published in 2006 with 572 songs, both old and new, Danish, English and 
some in German and Swedish, as well as pop and rock songs and psalms” (our translation of the 
www.danishfolkhighschools.com website. Access on: Jul. 2020).

8 “Hygge”(pronounced as “who-ga”) is a Danish concept that in literal translation into English would be 
“cosiness”, but it has a broader meaning involving ideas such as well-being, comfort and happiness.

9 Act on Folk High Schools. Available at: www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_
folk_high_schools.pdf.

http://denmark.dk/en/practical-info/study-in-denmark/folk-high-schools
http://www.danishfolkhighschools.com
http://www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_folk_high_schools.pdf
http://www.danishfolkhighschools.com/media/14089/the_act_on_folk_high_schools.pdf


References

ALLCHIN, A. M. N. F. S. Grundtvig: An introduction to his life and work. Aarhus: Aarhus 
University, 1997.

BEISEGEL, Celso de Rui. Paulo Freire. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 2010.

BHATTACHARYA, Asoke. Education for the People. Concepts of Grundtvig, Tagore, 
Gandhi and Freire. Rotterdam: Sense Publishers, 2010. 

BORISH, Steven. N. F. S. Grundtvig as Charismatic Prophet: an analysis of his life 
and work in the light of revitalization-movement theory. Scandinavian Journal of 
Educational Research, v. 42, n. 3, 1998.

GATTO, Rui Pedro Madeira. N. F. S. Grundtvig e as escolas populares dinamarquesas: 
contributos para a educação de adultos. 2011. Dissertação (Mestrado) Instituto de 
Educação, Universidade de Lisboa, Lisboa.

GRUNDTVIG, N. F. S. The Danish Four-Leaf Clover or Danish Nationality looked from a 
partial viewpoint. In: LAWSON, Max (Comp.). Selected Educational Writings. Skive, 
Denmark: The International People’s College; The Association of Folk High School in 
Denmark, 1991.

HADDAD, Sergio (coord). Educação de jovens e adultos no Brasil (1986-1998). 
Brasília: MEC/INEP/COMPED, 2002 p. 9-24.

KAVALIER, Helena. The Modern Danish Folk High Schools. The American Journal of 
Economics and Sociology, v. 21, n. 4, 2006. 

KORSGAARD, Ove; WIBORG, Susanne. Grundtvig: The Key to Danish Education? 
Scandinavian Journal of Educational Research, v. 50, n. 3, p. 361-382, jul. 2006.

KORSGAARD, Ove. A foray into Folk High School ideology. Copenhagen: Association 
of Folk High Schools, 2019.

KNUDSEN, Johannes (ed.). N. F. S. Grundtvig. Selected Writings. Philadelphia: 
Fortress Press, 1976.

FAIN, E. F. Nationalist Origins of the Folk High School: The Romantic Visions of N. F. S. 
Grundtvig. British Journal of Educational Studies, v. 19, n. 1, p. 70-90, fev. 1971.

LAWSON, Max. Prospects: the quarterly review of comparative education. v. XXIII, n. 
¾. Paris: UNESCO, 1993. p. 613-623.



LAWSON, Max N. F. S. Grundtvig. Selected Educational Writings. Helsinghør: The 
International People’s College and The Association of the Folk High Schools, 1991.

PARTANEN, Pirkko; INKERI, Ruokonen; RUISMAKI, Heikki. The Finnish Design of Folk High 
School Education. The European Journal of Social & Behavioural Sciences, 2013.

SOARES, Leoncio (org.). Educação de jovens e adultos: o que revelam as pesquisas. 
Belo Horizonte, Autêntica, 2011.

VIÑAO-FRAGO, Antonio. Historia de la Educación e historia cultural: posibilidades, 
problemas, cuestiones. Revista Brasileira de Educação, São Paulo: ANPEd, n. 0, 
set./dez. 1995, p. 63-82. (disponível on-line).

WARDE, Miriam Jorge: Anotações para uma historiografia da Educação Brasileira. 
Em aberto, Brasília: MEC/INEP, a. 3, n. 23, p. 1-6, set./out. 1984.

WARREN, Clay. The International Reception of N. F. S. Grundtvig’s Educational Ideas. 
In: BROADBRIDGE, E. (trans. & ed.); WARREN, C. (ed.); JONAS, U. (ed.). The School for 
Life. Aarhus: Aarhus University, 2011. p. 350-369.

WARREN, Clay. An American Perspective of the Impact of N. F. S. Grundtvig`s 
Educational Ideas on People and Enlightenment. Grundtvig Research Conference. 
Denmark, 30 ago. 2011.



APOIO


	menu
	sumario 5
	sumario 6
	pagina 210 ove ingles
	pagina 17 ove portugues
	PAG 26
	PAG 7
	PAG 26
	PAG226
	PAG238
	PAG258
	PAG278
	PAG303
	PAG325
	PAG59
	PAG79
	PAG157
	PAG185
	PAG216
	PAG219
	PAG 38
	PAG106
	PAG129

	LINK PAG7: 
	Button 40: 
	Button 41: 
	Button 77: 
	Button 45: 
	Button 47: 
	Button 42: 
	Button 44: 
	Button 46: 
	resumo OVE: 
	resume CLAY: 
	resumo CARRIE: 
	resumo ASSOKE: 
	abstract OVE: 
	abstract CLAY: 
	abstract CARRIE: 
	abstract ASSOKE: 
	TEXTOresumoOVE: 
	TEXTabstractOVE: 
	TEXTOresumoCLAY: 
	TEXTabstractCLAY: 
	TEXTOresmoCARRIE: 
	TEXTabstractCARRIE: 
	TEXTOresumoASSOKE: 
	TEXTabstractASSOKE: 
	Button 48: 
	Button 49: 
	Button 79: 
	Button 52: 
	Button 53: 
	Button 55: 
	Button 54: 
	TEXTOresumoMARCELA: 
	TEXTabstractMARCELA: 
	TEXTOresumo HADDAD: 
	TEXTabstract HADDAD: 
	TEXTabstractMARIACLARA: 
	TEXTOresumoMARIACLARA: 
	TEXTabstractANGELICA: 
	TEXTOresumoANGELICA: 
	Button 113: 
	resumo MARCELA: 
	resumo HADDAD: 
	resumo MARIA CLARA: 
	resumo ANGELICA: 
	abstract MARCELA: 
	abstract HADDAD: 
	abstractANGELICA: 
	abstract MARIA CLARA: 
	sumario 13: 
	ingles ove: 
	Button 57: 
	sumario 5: 
	Button 58: 
	Button 59: 
	Button 60: 
	sumario 6: 
	Button 61: 
	Button 56: 
	sumario 7: 
	sumario 8: 
	sumario 14: 
	sumario 15: 
	ove ingles: 
	sumario 9: 
	Button 62: 
	sumario 10: 
	Button 63: 
	sumario 11: 
	Button 64: 
	sumario 12: 
	Button 65: 
	Button 69: 
	Button 111: 
	Button 112: 


